

وَيَخْرُجُ الْجَنَاحُ مِنْ كُلِّ مَوْلَى

تَرْجِمَة

هَدَالِيَّةُ الْحِكْمَةُ



مُتَرَجِّمٌ  
أَحْمَدُ الْقَادِرِيِّ مُصَبَّاجٍ

المَجَمُعُ الْاسْلَامِيُّ

ملت نگر مبارک پور، عظم گڑھ، یوپی



الاسلامي.نيٹ  
alislami.net

قدیم سائنس (فلسفہ)

کی مشہور کتاب ہدایۃ الحکمت کا اردو ترجمہ  
جود رس نظامیہ اور مشی، مولوی، عالم، فاضل اللہ آباد بورڈ  
کے امتحانات کے لیے بہترین معاون ہے

# فیضِ الْحِکْمَةِ تَرْجِمَةُ هَدَیَتِ الْحِکْمَةِ

متجم

احمد القادری مصباحی

سابق استاذ الجامعۃ الاشرفیہ مبارک پور

رکن المجمع الاسلامی

ناشر: المجمع الاسلامی ملت نگر مبارک پور، عظم گڑھ، یوپی

سلسلة اشاعت نمبر ۱۸۳

|                                         |                   |
|-----------------------------------------|-------------------|
| ہدایۃ الحکمت                            | نام کتاب:         |
| علامہ اثیر الدین مفضل ابن عمر آبھری     | مصنف:             |
| (متوفی ۱۴۶۳ھ)                           |                   |
| فیض الحکمت                              | نام ترجمہ:        |
| احمد القادری مصباحی                     | مترجم:            |
| بانی و رکن اسلامک اکیڈمی آف امریکا      | تصحیح و نظر ثانی: |
| علامہ محمد احمد مصباحی                  |                   |
| مصطفیٰ پبلی کیشن محمد آباد، متوفی ۱۴۶۵ھ | کپوزنگ:           |
| ۸۱۸۸۸۱۸۴۶۵                              | اشاعت چہاردهم:    |
| ۱۴۳۲۳/۰۲/۲۰                             |                   |

ناشر  
لیجع الاسلامی  
ملت نگر، مبارک پور، ضلع عظم گڑھ  
۲۷۶۳۰۳ کوڈ ۰۳۶۷

ملنے کے پتے:

- (۱) لیجع الاسلامی، ملت نگر، مبارک پور، ضلع عظم گڑھ ۰۳۶۷  
Mob. 7007576367
- (۲) اسلامک پبلیشر، شیاکل دہلی ۱۰۱۹  
Mob. 07011811019
- (۳) مصباحی پبلی کیشن، محمد آباد گوہنہ ۰۳۶۵  
Mob. 8188818465
- (۴) اسلامک اکیڈمی، ۱۲۵۱ Shiloh Road Plano, Texas, USA
- (۵) اسلامک اکیڈمی، احمد نگر، بھرڈیہ، بنارس ۰۵۹۰۰۸۱  
Mob. 8115605900

الاسلامی نیٹ [www.alislami.net](http://www.alislami.net)

## فہرست مضمایں فیض الحکمت

| عنوان                                                            | صفحہ |
|------------------------------------------------------------------|------|
| تقریظ- از بحرا العلوم حضرت علامہ مفتی عبد المنان عظیمی علی الحجۃ | ۸    |
| تعارف کتاب: از مولانا محمد احمد مصباحی                           | ۹    |
| تعارف- از خطیب اہل سنت حضرت مولانا مسعود احمد برکاتی             | ۱۱   |
| عرض حال                                                          | ۱۳   |
| اشاعت جدید                                                       | ۱۵   |
| مقدمہ- از مترجم                                                  | ۱۶   |
| فلسفہ کا دور اول                                                 | ۱۷   |
| فلسفہ کا دور دوم                                                 | ۱۷   |
| فلسفہ کا دور سوم                                                 | ۱۸   |
| فلسفہ کا دور چہارم                                               | ۱۸   |
| فلسفہ کی شرعی حیثیت                                              | ۱۹   |
| فلسفہ کی اقسام                                                   | ۱۹   |
| منطق و ریاضی                                                     | ۱۹   |
| سیاست                                                            | ۱۹   |
| طبعیات                                                           | ۱۹   |
| زمانہ، گردش فلک اور موالید کے قدیم ہونے کا بطلان                 | ۲۰   |
| فلک کا خرق والیام درست ہے                                        | ۲۰   |
| الہیات                                                           | ۲۱   |
| اجسام کا حشرنہ ہونا باطل ہے                                      | ۲۱   |
| اللہ تعالیٰ کلیات و جزئیات ہر ایک کا عالم ہے                     | ۲۱   |

|    |                                                    |
|----|----------------------------------------------------|
| ۲۱ | تمام جہان کو ازالی اور قدیم کہنا کافر ہے           |
| ۲۲ | اللہ تعالیٰ ہر شے کا خالق ہے                       |
| ۲۲ | اللہ تعالیٰ فاعلِ مختار ہے                         |
| ۲۳ | اخلاقیت                                            |
| ۲۴ | تعلیم فلسفہ کے شرائط                               |
| ۲۵ | علم فلسفہ کی اصطلاحات                              |
| ۲۶ | دوسری قسم طبیعتیات - فن اول: عام اجسام کے بیان میں |
| ۲۷ | فصل اول: جزء النزی لا تیجزی کا بیان                |
| ۲۷ | فصل دوم: ہیوی کا اثبات                             |
| ۲۸ | فصل سوم: صورت جسمیہ ہیوی سے خالی نہیں              |
| ۲۹ | فصل چہارم: ہیوی صورت سے خالی نہیں                  |
| ۳۰ | فصل پنجم: صورت نوعیہ کا اثبات                      |
| ۳۱ | ہدایت: ہیوی اور صورت کے درمیان کیفیت تلازم         |
| ۳۱ | صورت و ہیوی کا باہمی احتیاج اور عدم لزوم دور       |
| ۳۱ | فصل ششم: مکان و خلا                                |
| ۳۲ | فصل ہفتم: چیز طبعی                                 |
| ۳۲ | فصل ہشتم: شکل                                      |
| ۳۳ | فصل نهم: حرکت و سکون                               |
| ۳۳ | فصل دہم: زمانہ                                     |
| ۳۴ | فن ہانی فلکیات                                     |
| ۳۴ | فصل اول: فلک متدریہ اور کروی ہے                    |
| ۳۶ | فصل دوم: فلک بسیط ہے                               |
| ۳۶ | فصل سوم: فلک حرکت متدریہ کو قبول کرنے والا ہے      |

|    |                                                                                                                      |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۶ | ملازمہ کا بیان                                                                                                       |
| ۳۷ | فصل چہارم: فلک کون و فساد اور خرق والتیام قبول نہیں کرتا                                                             |
| ۳۸ | فصل پنجم: فلک استدارہ پر ہمیشہ حرکت کرتا ہے                                                                          |
| ۳۹ | ہدایت: دو حرکت مستقیمہ کے درمیان سکون ضروری ہے                                                                       |
| ۴۰ | فصل ششم: فلک متھرک بالارادہ ہے                                                                                       |
| ۴۰ | فصل ہفتم: فلک کی قوت محک کہ کا مجرد عنی المادة ہونا ضروری ہے                                                         |
| ۴۱ | فصل ہشتم: فلک کا محک قریب قوت جسمانیہ ہے                                                                             |
| ۴۱ | فن ثالث عصریات                                                                                                       |
| ۴۲ | فصل اول: بساط عصریہ، پانی، زمین، آگ، ہوا، مزان کی تعریف                                                              |
| ۴۲ | فصل دوم: کائنات فضاء، بادل، بارش، بھاپ، شبنم، کہر، کڑک، بجلی آندھی، لُو، قوس قزح، ہالہ، شہاب، زلزلہ، چشمیں کا پھوٹنا |
| ۴۳ | فصل سوم: معدنیات                                                                                                     |
| ۴۴ | فصل چہارم: نبات، قوت غاذیہ، قوت نامیہ، قوت مولدہ، قوت جاذبہ، قوت ماسکہ، قوت ہاضمہ، قوت دافعہ،                        |
| ۴۵ | فصل پنجم: حیوان                                                                                                      |
| ۴۵ | حس مشترک، خیال، وہم، حافظہ، متصرفہ، قوت محک، قوت فاعلہ،                                                              |
| ۴۶ | فصل ششم: انسان نفس ناطقہ، قوت عاقلہ، قوت عاملہ                                                                       |
| ۴۷ | نفس کے چار درجے                                                                                                      |
| ۴۷ | درجہ اول: عقل ہیولانی                                                                                                |
| ۴۷ | درجہ دوم: عقل بالملکہ                                                                                                |
| ۴۷ | درجہ سوم: عقل با فعل                                                                                                 |
| ۴۷ | درجہ چہارم: عقل مطلق و عقل مستفاد                                                                                    |

|    |                                                              |
|----|--------------------------------------------------------------|
| ۳۷ | نقوس ناطقہ حادث ہیں                                          |
| ۳۸ | تیسرا قسم الہیات - فن اول: وجود کی تقسیمات                   |
| ۳۸ | فصل اول: کلی اور جزئی                                        |
| ۳۸ | فصل دوم: واحد اور کثیر                                       |
| ۳۹ | ہدایت: تقابل اور اس کی اقسام                                 |
| ۳۹ | فصل سوم: متفقدم اور متاخر                                    |
| ۵۰ | فصل چہارم: قدیم اور حادث                                     |
| ۵۱ | فصل پنجم: قوت اور فعل                                        |
| ۵۱ | فصل ششم: علت اور معلول                                       |
| ۵۱ | علت مادی، علت صوری، علت فاعلی، علت غائی                      |
| ۵۲ | علت فاعلی جب بسیط ہو تو اس سے ایک سے زیادہ صادر ہونا محال ہے |
| ۵۲ | معلول کا وجود اس کی علت تامہ کے پائے جانے کے وقت واجب ہے     |
| ۵۲ | ہدایت: ہر شے کا موجود ہونا اس کے معلول ہونے کے منافی نہیں    |
| ۵۳ | فصل ہفتم: جوہر اور عرض                                       |
| ۵۳ | عرض کی قسمیں ہیں                                             |
| ۵۵ | فن ثانی: صانع عالم اور اس کی صفات                            |
| ۵۵ | فصل اول: واجب لذاتہ کا اثبات                                 |
| ۵۵ | فصل دوم: واجب الوجود کا وجود، عین ذات ہے                     |
| ۵۶ | فصل سوم: واجب وجود اور اس کا تعین عین ذات ہے                 |
| ۵۶ | فصل چہارم: توحید واجب الوجود                                 |
| ۵۶ | فصل پنجم: واجب لذاتہ اپنی تمام جہتوں سے واجب ہے              |
| ۵۷ | فصل ششم: ممکنات واجب لذاتہ کے وجود میں شریک نہیں             |
| ۵۷ | فصل ہفتم: واجب لذاتہ اپنی ذات کا عالم ہے                     |

|    |                                                                    |
|----|--------------------------------------------------------------------|
| ۵۸ | ہدایت: عالم اور معلوم کے درمیان مغایرت ضروری نہیں                  |
| ۵۸ | فصل ہشتم: واجب لذاتہ تمام کلیات کا عالم ہے                         |
| ۵۹ | فصل نہم: واجب لذاتہ تمام جزئیات متغیرہ کا کلی طور پر عالم ہے       |
| ۶۰ | فصل دهم: واجب الوجود اشیا کا ارادہ کرنے والا اور جواد ہے           |
| ۶۰ | فن ثالث ملائکہ (عقل مجرده) کے بیان میں                             |
| ۶۰ | فصل اول: عقل کا اثبات                                              |
| ۶۱ | فصل دوم: عقولوں کی کثرت                                            |
| ۶۱ | ہدایت: فلک حاوی فلکِ محوی پر مقدم نہیں                             |
| ۶۱ | ہدایت: حاوی اور محوی دونوں ممکن لذاتہ ہیں لیکن اس سے خلا ممکن نہیں |
| ۶۲ | فصل سوم: عقلیں ازیٰ اور ابدی ہیں                                   |
| ۶۲ | فصل چہارم: باری تعالیٰ اور عالم جسمانی کے درمیان عقولوں کا توسط    |
| ۶۳ | برہان تطہیق                                                        |
| ۶۳ | خاتمه                                                              |
| ۶۴ | ہدایت اول: نفس ناطقہ موت کے بعد بلا تعلق باقی رہتا ہے              |
| ۶۴ | ہدایت دوم: نفس کی لذت                                              |
| ۶۵ | ہدایت سوم: نفس کا لام                                              |
| ۶۵ | ہدایت چہارم: نفس کا مل                                             |
| ۶۵ | ہدایت پنجم: نفس سادہ جو تحصیل کمال کا مشتاق ہو                     |
| ۶۶ | ہدایت ششم: نفس سادہ جو تحصیل شرف کا مشتاق نہیں                     |
| ۶۷ | تعارف مصنف                                                         |
| ۶۸ | لہجع الاسلامی ایک نظر میں                                          |

تقریظ جلیل  
بحر العلوم حضرت علامہ مفتی عبدالمنان صاحب قبلہ  
شیخ الحدیث جامعہ اشرفیہ مبارک پور، عظیم گڑھ

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ  
نَحْمَدُهُ وَنُصَلِّی عَلٰی رَسُولِهِ الْکَرِیمِ

مولوی احمد القادری صاحب مصباحی ہمارے اشرفیہ کے سعادت مند فاضلین میں سے ہیں۔ فلسفہ کی ابتدائی کتاب **ہدایۃ الحکمة** مولوی اللہ آباد کے کورس میں شامل ہے۔ اور ایک نامانوس فن ہونے کی وجہ سے امتحان دینے والے طلبہ کے لیے پریشانی کا سبب بنی ہوئی تھی۔ مولانا نے اس کتاب کا اردو ترجمہ کر کے وقت کی ایک بڑی ضرورت پوری کی ہے۔ اور مولوی، عالم، فاضل کی لائے اختیار کرنے والے ہزار ہزار طلبہ کو شکر گزار ہونا چاہیے۔ بلکہ اس کتاب سے درس نظامیہ کے طلبہ کو بھی بڑی مدد ملے گی۔

دعا ہے کہ مولا تبارک و تعالیٰ ان کی اس کوشش کو کامیاب بنائے اور اس کے نفع کو عام فرمائے۔ آمین

عبدالمنان عظیمی  
۲۰۲۱ھ رشوال

## تعارف کتاب

فیض الحکمة، ترجمہ ہدایۃ الحکمة

از: علامہ محمد احمد مصباحی، دامت برکاتہم العالیہ

نظم تعلیمات، الجامعۃ الشرفیہ، مبارک پور، عظیم گڑھ، بیوپی، ہند

### باسمہ و حمده تعالیٰ و تقدس

ہماری کتب کلامیہ میں مباحث فلسفہ کا رد بلغ کیا گیا ہے، دیکھیں شرح موافق، شرح مقاصد وغیرہ۔ اس لیے یہ جاننے کی ضرورت پیش آتی ہے کہ فلسفہ کے اصول و مبادی کیا ہیں؟ امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ نے ”تہافت الفلاسفہ“ لکھنے سے پہلے ”مقاصد الفلاسفہ“ تحریر فرمائی تاکہ ان کے مقاصد جان لینے کے بعد ان کا رد آسانی سے سمجھا جاسکے۔

اسی فائدے کے پیش نظر ہدایۃ الحکمة، ہدیہ سعیدیہ وغیرہ درس نظامی کے نصاب میں اب بھی داخل ہیں، جب کہ صدر، شمس بازغہ، میبدی وغیرہ خارج ہو چکی ہیں۔ ہدایۃ الحکمة میں بیان شدہ مقاصدِ فلسفہ کی مزید تسلیل کے لیے مولانا احمد القادری زید مجده نے اس کا سلیس اردو ترجمہ کر دیا، تاکہ جو طلبہ براہ راست اصل کتاب سے استفادہ نہ کر سکیں وہ ترجمے کی مدد سے مستفید ہوں۔

اس کے علاوہ ایک مختصر اور وقوع مقدمہ لکھ کر فلسفہ کی تاریخ اور اس کی شرعی حیثیت پر روشنی ڈالی، اول (فلسفہ کی تاریخ) سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ یہ فلسفہ یونان اور یونانی زبان سے عرب اور عربی زبان میں کیسے منتقل ہوا؟

دوم (فلسفہ کی شرعی حیثیت) سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ فلسفہ کے سارے مباحث نہ قابل قبول ہیں، نہ سب کے سب قابل رو۔ قدرے تفصیل سے یہ بتایا کہ ان میں کیا اصولِ اسلام سے، متصادم اور مردود ہے؟ اور کیا متصادم نہیں اور قابل قبول ہے؟ اس مقدمہ کو پڑھ لینے کے بعد متعلم کو ایک بصیرت حاصل ہو جاتی ہے اور وہ اندھیرے

کا مسافر نہیں رہتا۔ ساتھ ہی معلم کو یہ ہدایت ملتی ہے کہ فلسفہ کی تعلیم کے ساتھ اس کے غلط مباحث کے رد پر قدرت بھی ہونی چاہیے، اس کے لیے امام احمد رضا قادری بریلوی قدس سرہ کی کتاب ”الکلمۃ الملاھیہ لِوَبَاءِ فلسفۃ البشیعیہ“ کا مطالعہ ضروری ہے۔ مشہور محقق شیر احمد خان غوری سابق رجسٹر ارڈارس عربیہ اتر پردیش نے اپنے ایک مضمون (مطبوعہ معارف عظیم گڑھ) میں اس کتاب کو عہد حاضر کا ”ہافت الفلاسفہ“ قرار دیا ہے۔

ترجمہ ہدایۃ الحکمة کا نام ”فیض الحکمة“ ہے جو امتحانِ اسلامی سے کئی بار شائع ہو چکا ہے۔ ان شاء اللہ تعالیٰ جلد ہی اس کی نئی اشاعت بھی عمل میں آئے گی۔

محمد احمد مصباحی

ناظم امتحانِ اسلامی مبارک پور

۲۵ ستمبر ۲۰۲۱ء مطابق ۱۴۴۳ھ

## تعارف

**خطیب الہ سنت حضرت مولانا مسعود احمد برکاتی**  
استاذ الجامعۃ الاشرفیہ مبارک پور، عظیم گڑھ، یو. پی. (انڈیا)

بسم اللہ الرحمن الرحیم

محب گرائی حضرت مولانا مفتی احمد القادری صاحب مدظلہ ہمارے ان مخلص کرم فرماؤں میں سے ہیں جو آج اپنی دینی خدمات کی بنیاد پر محتاج تعارف نہیں۔ موصوف نے کئی سال تک جامعہ اشرفیہ مبارک پور عظیم گڑھ میں تدریسی خدمات انجام دی ہیں۔ ان کی خدمات کے پاکیزہ نقوش آج بھی اہل جامعہ کے دلوں پر ثابت ہیں۔

موصوف گوناگوں خوبیوں کے حامل ہونے کے ساتھ انہیں بے نفس و بے لوث اور ایک مخلص دیانت دار عالم دین ہیں۔ ان کی ہربات سے خلوص کی بُو آتی ہے۔ چند ساعت جوان کے ساتھ رہ لیتا ہے وہ بغیر متاثر ہوئے نہیں رہ پاتا۔ جامعہ اشرفیہ کی تدریسی خدمات کے دوران مجھے اکثر و بیش تر ان کے ساتھ رہنے کا اتفاق پڑا مگر احکام شرع کا پابند جس قدر آپ کو پایا کم ہی لوگوں کو پایا۔

جامعہ اشرفیہ میں تدریسی خدمات انجام دیتے ہوئے ابھی چند سال گزرے تھے کہ آپ اہل لوساکا۔ زامبیا (افریقہ) کی دعوت کو قبول فرمائکر ”لوسَاکَا“ تشریف لے گئے۔ وہاں دو سال تک آپ نے مذہب اہل سنت کی جو خدمات انجام دی ہیں اس کا صحیح اندازہ قاریئن کرام اس سے لگاسکتے ہیں کہ ”لوسَاکَا“ کے ایک رہنے والے نے آپ کے بارے میں کہا کہ ”مجھے سچا ایمان مفتی احمد القادری صاحب کے ذریعہ ملا۔“ ایسے جملے ہر کس و ناکس کے لیے استعمال نہیں ہوتے۔ حقیقت یہ ہے کہ بے لوث خدمتوں کا حال یہی ہوتا ہے۔ مولیٰ ہم سب کو دین کا سچا خادم بنائے۔ آمین۔

آپ کی دینی خدمات سے متاثر ہو کر ”لوسَاکَا“ کے قیام کے وقت ہی اہل امریکا نے دعوت دی آپ نے قبول فرمائی اور ہنوز ”امریکا“ میں خدمات دین انجام دے رہے ہیں مگر واضح رہے کہ جس احتیاط کے ساتھ آپ مغربی ممالک میں رہ کر خدمات

انجام دیتے ہیں وہ آپ ہی کا حصہ ہے۔

آپ ابتداء ہی سے تدریسی مشاغل کے ساتھ تصنیفی کام سے بھی اچھی خاصی دلچسپی رکھتے ہیں، آپ کی مختلف تصنیف عوام پر آکر عوام و خواص کی مقبولیت حاصل کرچکی ہیں۔ ذیل میں مختصر آگاہ کا تعارف درج ہے:

### ثبوت الیصال ثواب و طریقہ فاتحہ:

جس وقت آپ مدینۃ العلوم جلالی پورہ بنارس کے صدر المدرسین تھے اس وقت آپ نے منکرین الیصال ثواب کے رد میں یہ رسالہ تحریر فرمایا تھا، جس میں آپ نے مختلف آیات قرآنیہ اور احادیث کریمہ سے الیصال ثواب کو ثابت فرمایا اور نہایت سہل انداز میں فاتحہ کا طریقہ بھی تحریر فرمایا۔ یہ انتہائی نفع بخش ہے۔

### احکام قربانی و عقیقہ:

اس رسالہ میں آپ نے قرآن و احادیث سے قربانی و عقیقہ کے فضائل و مسائل تحریر فرمائے ہیں۔ بالخصوص ان مسائل کو آپ نے تحریر فرمایا ہے جن سے عوام عام طور سے ناواقف ہیں۔ اور جن میں عمومی طور سے لوگ غفلت برتنے ہیں۔ موصوف نے مالک نصاب وغیرہ کے تعلق سے جو تحقیقت پیش کی ہیں وہ دیکھنے سے تعلق رکھتی ہیں۔

### حالات بنارس:

مولانا موصوف کو تاریخی مقامات کی تحقیق و جستجو سے کافی دلچسپی ہے۔ آپ نے بنارس کے قیام کے دوران ”حالات بنارس“ کے نام سے یہ رسالہ تحریر فرمایا۔ جس میں بنارس کی وجہ تسمیہ، اس کی تاریخی حیثیت، بنارس میں اسلام کی آمد، کتنے مشائخ بنارس میں آرام فرمائیں، ہر ایک پر تفصیلی روشنی ڈالی ہے۔ یہ رسالہ تاریخی مقامات سے دلچسپی رکھنے والوں کے لیے قابل دید ہے بالخصوص اہل بنارس و اطراف کے لیے انتہائی مفید اور نفع بخش ہے۔

### فیض الحکمت:

آپ کی ایک اہم کاؤش فیض الحکمت ہے جو علامہ اثیر الدین ابہری کی مشہور زمانہ

تصنیف ”ہدایۃ الحکمة“ کا ترجمہ ہے۔ آپ نے ایسا آسان سلیس انداز میں ترجمہ کیا ہے کہ طالب علم کو مطلوب تک پہنچنے میں کوئی وقت نہ ہو۔ آپ نے اس کتاب کا ترجمہ فرمائکر طلبہ پر احسان فرمایا اور پھر ترجمہ کے علاوہ جو آپ نے کتاب کے شروع میں ایک گرال قدر قیمتی مقدمہ تحریر فرمایا اس نے کتاب کی افادیت میں غیر معمولی اضافہ کر دیا۔ کیوں کہ ”ہدایۃ الحکمة“ میں کہیں کسی مسئلہ میں آخر میں یہ تنبیہ نہیں کی گئی کہ یہ مسئلہ ہماری شریعت کے موافق ہے یا مخالف۔ عموماً پڑھنے والے طلبہ یہ سمجھتے ہی نہیں پاتے کہ فلسفہ کے کتنے اصول ہماری شریعت سے متصادم اور کفری ہیں۔ میرے خیال سے اس کی خاص وجہ یہ ہے کہ کتاب میں بھی کچھ ذکر نہیں اور بہت سے پڑھانے والے اساتذہ بھی اس کی طرف توجہ نہیں دیتے، جس کی وجہ سے ناواقف طالب علم بسا اوقات فلسفہ کو ہی اسلام سمجھ بیٹھتا ہے۔ ہمارے قادری صاحب نے امام غزالی کی **تھہافت الفلاسفہ**، **المنقد من الضلال**، اور امام اہل سنت اعلیٰ حضرت قدس سرہ کی الكلمة الملهمة سے جو افادات نقل فرمائے ہیں انھیں غور سے پڑھ کر دلوں میں جگہ دینے کی ضرورت ہے۔ آپ نے مقدمہ میں ان اصولوں کو جو ہماری شریعت سے متصادم ہیں ابھالاً ذکر کر کے ان کے مقابل عقیدہ اسلام بھی قرآن و احادیث سے نقل کر دیا ہے۔ میری گزارش ہے کہ قاریئن مقدمہ کتاب ضرور پڑھیں پھر اس کی روشنی میں آگے جو پڑھیں گے ان شاء اللہ بہت مفید اور نفع بخش ہو گا اور فساد عقیدہ کی ٹھوکر سے محفوظ رہیں گے۔

آخر میں رب عزوجل کی بارگاہ میں یہ دعا ہے کہ مولیٰ تعالیٰ دین کے ان بے لوث خادموں کو تو اپنی شان کریمی کے مطابق جزاے خیر عطا فرم اور مزید انھیں توفیقات خیر سے نواز، ان کی صحت و عمر میں برکتیں عطا فرماتا کہ بیش از بیش دین کی خدمات انجام

دے سکیں۔ فقط ایسی دعا از مسن و از جملہ جہاں آمین باد

کیم ربع النور ۱۴۲۱ھ مسعود احمد البر کاتی

استاذ جامعہ اشرفیہ مبارک پور، عظیم گڑھ

۲۰۰۰ء جون ۱۴۲۱ھ

## عرض حال

### نحمدہ و نصلی علی رسولہ الکریم

اما بعد: تین سال قبل جب میں مدرسہ فیض العلوم محمد آباد میں زیر تعلیم تھا اور اپنے برادر گرائی استاذ محترم مولانا محمد احمد مصباحی کے پاس ”ہدایۃ الحکمة“ کی تعلیم حاصل کر رہا تھا اس دوران سبقاً سبقاً اسی کا ترجمہ بھی لکھتا جاتا تھا۔ اس طرح درس کے ساتھ ترجمہ بھی مکمل ہو گیا اور حضرت نے اپنا قیمتی وقت صرف کر کے اس پر نظر ثانی بھی فرمادی جس سے یہ ترجمہ اور قیمتی ہو گیا۔

بعض احباب نے کئی بار اس کی طباعت کے لیے اصرار کیا مگر یوں ہی معاملہ ٹلتا رہا۔ اس سال دارالعلوم قادریہ چریا کوٹ میں جب میرے زیر تدریس ”ہدایۃ الحکمة“ آئی تو میں نے اس کی ضرورت محسوس کی۔ فی زمانہ عربی طلبہ میں اردو ادب و قواعد پر عدم عبور اور منطق و فلسفہ سے نفور کی بنا پر اجھی طرح افادہ و استفادہ مفقود ہے۔ لہذا صحیح ترجمہ یاد رکھنا ان پر دشوار، اور بغیر صحیح ترجمہ سمجھے ان قواعد کا اجرام مشکل، ایسی صورت میں ایک مختصر ترجمہ کی ضرورت تھی جو تن کی صحیح ترجمائی کر کے مصنف کے مقصد کو کہ طلبہ مختصر قواعد یاد کر لیں، پورا کر دے۔ اسی لیے اس میں مختصر توضیح کر دی گئی ہے۔

محترم مولانا عبدالمیں نعمانی نے جب یہ ترجمہ دیکھا تو پسند فرمایا اور اس کی کتابت و طباعت کا حکم دیا۔ جب طباعت کا ارادہ مصکم ہو گیا تو استاذ گرامی بحرالعلوم حضرت علامہ مفتی عبدالمنان صاحب قبلہ کی خدمت میں مناسب ترمیم و تثین کے لیے ترجمہ پیش کیا۔ آپ نے اس میں بعض بڑی قیمتی اصلاح فرمائی اور اپنی تقریظ جلیل سے مزین فرمایا میں تدل سے استاذین موصوف کا شکر گزار ہوں۔

کتابت کی تکمیل کے بعد طباعت باقی رہ گئی تھی۔ برادرم مولانا سید محمد فاروق صاحب نے اس کے اخراجات کی ذمہ داری قبول فرمائے آپ کے ہاتھوں تک پہنچا دیا۔ اب قارئین سے گزارش ہے کہ جہاں کہیں کوئی غلطی نظر آئے اپنے دامن عفو و کرم میں چھپائیں اور مجھے مطلع کر کے اپنا ممنون بنائیں۔

وَاللَّهُ الْهَادِيُّ وَالْمُوْفَقُ وَنَعْمُ الْمُوْلَى وَنَعْمُ النَّصِيرُ۔

بندہ عاصی: احمد القادری مصباحی

سکن بھیرہ، ولید پور، عظم گڑھ

۱۸ ربیع الآخر ۱۴۰۳ھ / ۲۱ جنوری ۱۹۸۲ء

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ حَمْدَهُ وَنَصْلِي عَلَى رَسُولِهِ الْكَرِيمِ

اشاعت حدید

(فیض الحکمت ترجمہ مدادۃ الحکمت)

اس چالیس سالہ عرصہ میں، زمانہ کے حالات بڑی تیزی سے بدلتے، الکٹرونیک اور سائبر دنیا (Cyber world) کا دور آیا، پیغام رسانی بہت آسان ہو گئی، ہفتونوں کا کام منٹ بھر میں ہونے لگا، بیک وقت لاکھوں، کروڑوں لوگوں تک اپنی باتیں پیش کرنے کے، متعدد معروف ذرائع سامنے آگئے۔ عصر حاضر کی جدید ٹکنالوژی (Technalogy) سے فائدہ اٹھاتے ہوئے، الislami نیٹ (alislami.net) کے نام سے ویب سائٹ کا قیام عمل میں آیا، تاکہ اسلامی علوم و فنون اور عقائد و معمولات اہل سنت دنیا کے سامنے آسانی سے پیش کئے جاسکیں، اس دوران خیال ہوا کہ فیض الحکمت بھی ویب سائٹ پر ڈال دی جائے تاکہ اس سے استفادہ آسان تر ہو جائے۔

عزیز مکرم مولانا فیضان رضا احمد مصباحی سلمہ نے اس کی نئی خوبصورت کمپوزنگ کر دی، بھائی جان (استاذ محترم حضرت علامہ محمد احمد مصباحی، دامت برکاتہم القدسیہ) نے اپنا قیمتی وقت صرف کر کے اُس کی تصحیح جدید فرمائی اور ایک ویع تعارفِ کتاب، لکھ کر اسے مزین فرمایا، ہم ان کے نہایت ممنون و مشکور ہیں، اللہ عزوجل ان کا سایہ کرم ہمارے سروں پر قائم و دامک فرمائے۔ امین، يَارَبَ الْعَلَمِينَ، بِجَاهِ حَبِيبِهِ سَيِّدِ الْمُرْسَلِينَ، عَلَيْهِ الصَّلَوةُ وَالْتَّسْلِيمُ۔

احمد القادری

## ڈاکٹر اسلام کیڈمی آف امریکا

جعفرات جولائی ۲۰۲۲ء / ۲۱ / ۱۳۹۳ھ

## مقدمہ

فلسفہ لغتہ حکمت، مسائل علمیہ میں غور و فکر اور اصطلاح میں انسانی طاقت بھر موجودات کے احوال کا علم۔

جو جتنا ہی زیادہ اشیا کا جائز کار ہو گا وہ اتنا ہی بڑا حکیم اور فلسفی ہو گا۔ حکمت و دنائی خداوند برتر نے انسان کے اندر و دیعت رکھی ہے۔ اور جب سے بنی نوں انسان موجود ہیں اسی وقت سے فلسفہ و حکمت بھی ہے۔ اور یہ علم سب سے پہلے حضرت آدم ﷺ کو عطا کیا گیا۔ ارشادِ بانی ہے:

وَعَلَّمَهُ أَدَمَ الْأَسْمَاءَ كَلَّهَا (البقرہ، ۲، آیت: ۳۱)

رب نے آدم کو تمام اشیا کے نام سکھا دیے۔

پھر انسان کو علوم انبیا و راشت میں ملے۔ توجس نے جتنا محفوظ کیا اور اس میں نظر و فکر سے کام لیا وہ اتنا ہی بڑا حکیم ہوا۔ اس نظر و فکر میں بعض غلط راہ پر بھی لگ گئے اس لیے اختلاف پیدا ہوا۔

پہلے یہ علوم مدون نہیں تھے اور نہ ان کی اصطلاحات موضوع تھیں۔ اس میں اہل یونان نے پہلی کی اس لیے وہ موجود کھلائے۔ ساتویں صدی قبل مسیح میں ان کے اندر فلسفہ سے دلچسپی زیادہ بڑھی اور انہوں نے اس کی تدوین کی، اس لیے اس فلسفہ کو فلسفہ یونانی کہا گیا اور یونان کو اس کا مرکز تسلیم کر لیا گیا۔

## فلسفہ کا دُور اول

یونانی فلسفہ کا بانی طالیس ملیطی، (ولادت: ۴۶۰ ق م۔ وفات: ۴۰۸ ق م) کو کہا جاتا ہے۔ اساطین حکمت میں ابیذ قلس، فیشاً عورس (۵۷۶-۵۲۶ ق م) کے بعد سقراط (۴۷۰-۴۰۰ ق م) آفلاطون (۴۲۸-۳۲۸ ق م) اور ارسطو (۳۲۱-۳۸۲ ق م) کو شمار کیا جاتا ہے۔ آخر الذکر ہی نے علم منطق سکندر رومی کے حکم سے فلسفے سے الگ کر کے تدوین کیا، اس لیے وہ معلم اول کے لقب سے مشہور ہوا۔ ارسطو کے بعد

بھی یونان میں عرصہ تک فلسفہ کا عروج رہا۔ اور بہت سے فلاسفہ پیدا ہوئے۔ لیکن جب یونانی حکومت زوال پذیر ہو گئی، رومی یونان پر غالب ہو گئے اور انہوں نے دین مسیحی قبول کر لیا تب شرعاً فلسفہ پر پابندی لگادی گئی اور ہر ایک کو اس کے سیکھنے سکھانے سے منع کر دیا گیا۔ شاہ قسطنطینیہ نے تمام یونانی کتابیں جمع کر کے ایک بڑے کمرے میں مغلل کر دیں۔<sup>(۱)</sup>

## ذور دوم

مدتوں فلسفہ کی تعلیم بذری۔ جب اسلام کا عروج ہوا اور مسلمانوں نے قرآن و حدیث کے علاوہ دوسرے علوم کی طرف بھی توجہ کی تو قسم کے علوم اختراع کیے۔ اور انہیں تکمیل تک پہنچایا۔ مثلاً اصول تفسیر، اصول حدیث، فقه، اصول فقه، نحو، صرف، بлагوت، عروض و قوافی، تاریخ، فرائض، کلام، تصوف وغیرہ۔

ان کو علوم کی طرف بڑھتی ہوئی یہی دلچسپی معقولات کی طرف بھی کھیچ لائی۔ ان میں اول خالد بن یزید بن معاویہ ہیں جنہوں نے علوم فلسفہ یونانی زبان سے عربی میں منتقل کیے۔ بنی عباس کے دورِ خلافت میں اس کی ترقی شروع ہوئی۔ مامون (۱۹۸ھ) نے بھرپور اس پر توجہ صرف کی اور فلاسفہ کو بام عروج تک پہنچایا۔<sup>(۲)</sup>

اس نے ایک بار قیصر روم کے پاس لکھا کہ فلاسفہ کی تمام کتابیں میرے پاس بھیج دو۔ قیصر نے تلاش شروع کی تو ایک خانقاہ نشین راہب نے پتا بتایا کہ فلاں مقام پر ایک مغلل مکان ہے جس میں قسطنطینیہ نے تمام یونانی کتابیں بند کر دی تھیں، پھر راہب سے مسلمانوں کے پاس کتابیں بھیجنے کے بارے میں شرعی حیثیت پوچھی تو تجربہ کار راہب نے جواب دیا کہ بھیجنے میں کوئی حرج نہیں بلکہ ثواب ملے گا، کیوں کہ یہ چیزیں جس مذہب میں داخل ہوئیں اس کی بنیادیں ہلادیں، چنانچہ مغلل خزانہ کھولا گیا۔ اس میں بے شمار قدیم یونانی کتابیں نہیں وہ سب مامون کے پاس بھیج دی گئیں۔<sup>(۳)</sup>

۱: تاریخ اسلام

۲: تاریخ اسلام

۳: تاریخ اسلام

مامون نے ان کا ترجمہ کرنا شروع کر دیا۔ ترجمہ کرنے والے کو مترجم کتاب سے تول کر سونا دیتا۔ اس کی اس قدر دانی نے اس اخحطاط پذیر بلکہ قدیم و بوسیدہ فلسفہ کو پھر سے شباب بخش دیا۔

### ذور سوم

چوں کہ بہت سے مترجمین نے مل کر ان کتابوں کا ترجمہ کیا تھا اس لیے ان میں باہم بڑا اختلاف تھا، خلیفہ منصور بن نوح سامانی نے عظیم فلسفی فارابی (م ۳۳۹ھ) سے ان کی تلخیص و تہذیب کی فرمائش کی۔ فارابی نے ان کتابوں کو سامنے رکھ کر ایک نئی کتاب ”تعلیم ثانی“ ترتیب دی اس لیے اسے معلم ثانی کہا جاتا ہے۔ اب یہی کتاب فلسفہ کا مر جع ہو گئی۔ فارابی مسلمانوں میں سب سے بڑا فلسفی گزرا ہے۔

سلطان مسعود کے زمانہ میں ایک بار ”کتب خانہ“ میں آگ لگ گئی۔ بہت سی کتابوں کے ساتھ تعلیم ثانی بھی جل گئی۔ اب شیخ بعلی سینا (م ۴۲۸ھ) نے ”شفا“ لکھی جو آج منطق و فلسفہ میں سب سے بڑے درجے کی کتاب مانی جاتی ہے۔ شیخ بہت ذہین تھا جو بھی کتاب ایک بار دیکھ لیتا سے حرف بحرف زبانی یاد ہو جاتی۔ اس کی ”شفا“ تعلیم ثانی کا خلاصہ ہے۔ لہذا شیخ کو معلم ثالث کہا گیا۔

اس کے بعد بھی مسلمانوں میں بہت بڑے بڑے فلاسفہ پیدا ہوئے اور انہوں نے بے شمار کتابیں تصنیف کیں۔

### ذور چہارم

جب زمانہ خلافت ختم ہو گیا، مسلمانوں کی حکومتیں مترزل ہو گئیں، علم و تمدن اس سے عہدہ برآنہ ہو سکے، فلسفہ بھی اخحطاط پذیر ہو گیا۔ بیہاں تک کہ اہل اسلام سے علوم حکمت اٹھ کر اہل مغرب میں چلے گئے، انہوں نے ان کو خوب ترقی دی۔ فلسفہ قدیمہ کے اندر ریسرچ کی۔ اس کی بہت سی باتوں کو صحیح اور کچھ اقوال غلط ثابت کر کے نئی تحقیق کی۔ اور اس کا نام فلسفہ جدید یا سائنس رکھا۔

آج علم حکمت ان کے یہاں انتہائی عروج و کمال کی منزلیں طے کر رہا ہے۔ اور ہمارے یہاں اپنی غربی، مغلسی، اور ناقدر دانی کا رونارور ہاہے۔

### فلسفہ کی شرعی حیثیت

شرعی اعتبار سے فلسفہ کی تین قسمیں ہیں:

(۱) شریعت کے مخالف (۲) شریعت کے موافق (۳) اس کے موافق نہ مخالف۔

حجۃ الاسلام امام غزالی علیہ الرحمۃ نے جو علوم عقلیہ و نقلیہ دونوں کے جامع تھے اپنی تصنیف "المنقد من الصال" میں اس تعلق سے جو لکھا ہے اس کا خلاصہ درج ذیل ہے: ارسطو کے مباحث جو ہم تک پہنچے ہیں ہم انھیں تین قسموں پر منقسم کر سکتے ہیں:

- (۱) ایسے مباحث جن کی بنیاد پر ان کی تکفیر ضروری ہے۔
- (۲) وہ مباحث جن سے ان کی بدمذہ ہی ثابت ہوتی ہے۔
- (۳) وہ مباحث جن سے انکار کرنے کی کوئی معقول وجہ نہیں۔

### مقصد و غایت کے اعتبار سے فلسفہ کی چھ قسمیں ہیں:

(۱) منطقیات (۲) ریاضیات (۳) سیاست (۴) طبیعت (۵) الہیات (۶) اخلاقیات۔

(۱-۲) منطق و ریاضی: ان کا شریعت سے اثبات یا نفی کا کوئی تعلق نہیں۔  
 (۳) سیاست: یہ امور حکومت و سلطنت سے متعلق ہے، وہ موجودہ دور کی سیاست کی طرح نہیں بلکہ اگلے صحقوں اور اولیاً سلف کی حکمتوں سے مأخوذه ہے اس لیے مہملات سے عموماً پاک ہے۔

(۴) طبیعت: اس کی دو قسمیں ہیں:

ایک تو وہ جن کا انکار لازم نہیں، جیسے عالم سماءات کے اجسام و کواکب ان کے ماتحت اجسام مفردہ مثلاً پانی، ہوا، خاک، آگ۔ یوں ہی اجسام مرکبہ مثلاً حیوانات، نباتات، معدنیات، نیزان کے تغیرات و استحالات اور امترزاج کے اسباب۔ جس طرح

علم طب میں انسان کے جسم اور اس کے مزاج کے تغیرات سے بحث کی جاتی ہے اور کسی مسلمان کے لیے علم طب کے مباحث کی تردید داخل ایمان نہیں۔ اسی طرح طبیعتیات کے ان مباحث کا انکار بھی لازم اسلام نہیں۔

البته یہاں بھی چند مباحث ایسے آئے ہیں جو حق صریح کے خلاف ہیں، ان میں سے بعض کا ذکر کیا جا رہا ہے۔<sup>(۱)</sup>

ہاں! ان کی تردید کے لیے مسلمانوں کو یہ عقیدہ اچھی طرح جمالینا چاہیے کہ طبیعت اللہ جل شانہ کے حکم کے تابع ہے اپنی جانب سے وہ کسی چیز کا اختیار نہیں رکھتی، بلکہ اس خالق و پروردگار نے جس کو جس کام پر لگا دیا ہے اسی میں مصروف ہے۔

فلسفی زمانہ، گردش فلک اور موالید (ماہ) کی انواع کو قدیم مانتے ہیں، یہ عقائد حقہ کے خلاف ہے، ملت اسلامیہ میں ذات و صفات الہی عز جلالہ کے سوا کوئی شے قديم نہیں، سب حادث ہیں۔

مضنکہ خیز بات تو یہ ہے کہ فلسفی گردش فلک ماہ وغیرہ کے اشخاص و افراد سب کو حادث کہتے ہیں مگر طبیعتِ کلیہ کو قدیم مانتے ہیں۔ مثلاً فلک کے سب دورے حادث ہیں کوئی خاص دورہ، ازل میں نہ تھا مگر ہیں ازل سے۔ یہ صراحتہ کیسا جنون ہے؟<sup>(۲)</sup>

### فلک خرق والتیام قبول نہیں کر سکتا

یہ شرعاً باطل ہے اس لیے کہ کثیر نصوص قطعیہ اس بات کے شاہد ہیں کہ روز قیامت آسمان پارہ پارہ ہو جائے گا۔

فلسفہ اسے محال کہتے ہیں اور ان کے فضلہ خوار نیچری وغیرہم اسی بنا پر معراج جسمانی کے منکر ہیں۔<sup>(۳)</sup>

۱: تفصیل کے لیے تھا فوٰت الفلاسفہ از امام غزالی اور الكلمۃ الملہمۃ از امام احمد رضا قدس سرہ کا مطالعہ کریں۔

۲: الكلمۃ الملہمۃ، ص: ۶۷

۳: الكلمۃ الملہمۃ، ص: ۶۷

فلکلیات میں ان کے بہت سے اور مزید مُزخرفات ہیں جن کی یہاں گنجائش نہیں۔

**(۵) الہیات:** اس علم میں فلاسفہ نے بڑی ٹھوکریں کھائی ہیں۔ لطف کی بات تو یہ ہے کہ علم منطق میں براہین و دلائل کے لیے جو شرطیں قائم کی تھیں انھیں یہاں نہ جانے سکے اسی لیے ان میں باہمی اختلاف بھی بکثرت پائے جاتے ہیں۔

الہیات میں فلسفیوں کے اغلاط کثیرہ ہیں جن میں جمہور اہل اسلام کی مخالفت کی گئی ہے۔

#### (۱) اجسام کا حشر نہیں ہو گا:

یعنی روز قیامت یہ اجسام اٹھائے نہ جائیں گے بلکہ ثواب و عذاب صرف ارواح پر ہو گا۔ یعنی یہ سزا یہی صرف روحانی ہوں گی، جسمانی نہ ہوں گی۔

حالاں کہ روز قیامت اجسام کا حشر ہو گا اور عذاب و ثواب روح و جسم دونوں پر ہو گا۔ یہ کثیر نصوص قطعیہ سے ثابت ہے۔

#### (۲) اللہ تعالیٰ کلمات کا عالم ہے جزئیات کا نہیں

(معاذ اللہ) یہ بھی صریح کفر ہے۔ اس لیے کہ حق یہی ہے کہ باری تعالیٰ کے علم سے زمین و آسمان کا کوئی ذرہ بھی غائب نہیں۔ خود قرآن مجید کا ارشاد گرامی ہے:

لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ (السَّبَاب: ۳۳، آیت: ۳)

(اس سے غائب نہیں ذرہ بھر کوئی چیز آسمانوں میں اور نہ زمین میں<sup>(۱)</sup> اور خدا کی بات سے بڑھ کر کس کی بات سچی۔ وَ مَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللَّهِ قِيلًا<sup>(۲)</sup>

#### (۳) تمام جہان از لی اور قدیم:

یعنی حادث نہیں ہمیشہ سے یوں ہی چلا آرہا ہے۔

فلاسفہ کے یہ تین تو وہ کفری عقائد ہیں جن کا اسلامی فرقوں میں سے کوئی فرقہ بھی

۱: کنز الایمان

۲: النساء: ۳، آیت: ۱۲۲۔

قابل نہیں۔<sup>(۱)</sup>

(۲) مبدأ واحد سے ایک ہی صادر ہو گا

اس قول باطل کی بنی پر فلاسفہ اس خلاق علیم کو صرف ایک شے عقل اول کا خالق  
مانتے ہیں باقی تمام جہان کی خالقیت عقول کے سرمنڈھتے ہیں۔

حالاں کہ اللہ واحد قہار ایک اکیلا خالق جملہ عالم ہے۔ خالقیت میں عقول وغیرہ  
کوئی نہ اس کا شریک، نہ ان کا تخلیق میں واسطہ ہَلْ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ اللَّهِ<sup>(۲)</sup> کیا اللہ  
کے سوا اور بھی کوئی خالق ہے۔

(۵) فاعل دو متساویوں میں اپنی طرف سے ترجیح نہیں کر سکتا طبیعت جب تک  
خود اس کی مقتضی نہ ہو یہ قول بھی باطل ہے۔

کیوں کہ قادر مطلق خود فاعل مختار ہے:

يَفْعَلُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ<sup>(۳)</sup> (جو چاہے کرے۔)

فَقَالَ لِمَّا يُرِيدُ<sup>(۴)</sup> (ہمیشہ جو چاہے کرنے والا)

لِلَّهِ الْأَمْرُ حَيْثُماً<sup>(۵)</sup> (سب کام اللہ ہی کے اختیار میں ہیں)  
یوں ہی فعل انسانی میں بھی آدمی اپنے ارادے کو دیکھ رہا ہے کہ بے کسی مردح کے  
آپ ہی اختیار کر لیتا ہے۔

مثلاً دو جام کیسے صورت ایک نظافت کے ہوں اور دونوں میں کیسے پانی بھرا ہو  
اور برابر کی دوری پر ہوں، یہ پینا چاہے ان میں سے جسے چاہے اٹھا لے گا۔ مطلوب  
تک دورستے برابر و کیسے ہوں جس پر چاہے چلے گا۔ ایک طرح کے دو کپڑے ہوں  
جسے چاہے گا پہنے گا۔

۱: المتقى من الضلال، ملخصا

۲: فاطر: ۳۵، آیت: ۳۔ ترجمہ کنز الایمان

۳: ابراہیم: ۱۲، آیت: ۲۔ ترجمہ کنز الایمان

۴: البروج: ۸۵، آیت: ۷۔ ترجمہ کنز الایمان

۵: الرعد: ۳۱، آیت: ۳۔ ترجمہ کنز الایمان

پھر اس فَعَالٌ لِّمَا يُرِيدُ ۝ کے ارادہ کا کیا کہنا۔

## (۶) اخلاقیات

یہ صوفیہ گرام کے اقوال سے ماخوذ ہے ان کا اپنے مجاہدات میں نفس کے جو محسن و فضائل اور عیوب و رذائل روشن و ہمیدا ہوئے ان حضرات نے بیان و تحریر کیا۔ فلاسفہ نے ان سے کچھ اصولی باتیں لے کر اپنے کلام باطل میں ملا دیں تاکہ اس پاکیزہ کلام کے ذریعہ اپنے کلام باطل کو روایج دیں۔

یہ بات بھی نہ بھولیے کہ فلاسفہ قدیم کے زمانہ میں بھی حق کے متوالوں کا یہ گروہ موجود تھا بلکہ ان کے وجود سے تو زمانہ بھی غالی نہ رہا، انھیں کی برکتوں سے رحمتوں کا نزول ہوتا ہے۔

حدیث میں وارد ہے: بِهِمْ يُمْكَرُونَ وَبِهِمْ يُرَزَّقُونَ انھیں اولیاے الہی کے طفیل لوگوں پر میسہ بر سایا جاتا ہے اور انھیں کے طفیل رزق دیا جاتا ہے۔ انھیں اولیا میں سے اصحاب کہف بھی ہیں۔<sup>(۱)</sup>

بعض ضعیف الاعتقاد جب گرامی بزرگوں کا کلام ان فلسفیوں کی تحریرات میں مخلوط دیکھتے ہیں اور دودھ کا دودھ اور پانی کا پانی الگ کر لینے میں قدرت نہیں پاتے تو وہ تمام مباحث کو کیساں گمان کرتے ہوئے انکار کر بیٹھتے ہیں۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ ان کے دلوں میں پہلے سے راسخ ہے کہ فلاسفہ اہل باطل ہیں اور ان کا کلام بطلان پر مبنی ہے۔ یہ بات بالکل ایسی ہی ہے جیسے کوئی مسلمان کسی نصرانی سے سے لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ عَيْسَى رَسُولُ اللَّهِ اور اس کا انکار کر بیٹھے اور بلا توقف کہے کہ یہ نصرانی کا کلام ہے مجھے قبول نہیں۔

حالاں کہ ان کی تکفیر کی وجہ وہ قول نہیں بلکہ انھیں کافر اس لیے کہا جاتا ہے کہ وہ رسول اللہ ﷺ کی نبوت کے منکر ہیں۔<sup>(۲)</sup>

یا مثلاً هابیہ کو مزارات پر عورتوں کو لے جانے سے منع کرتے ہوئے دیکھا تو اس کا

۱: المُنْقَدِّمُونَ الظَّلَالُ، ملخصا

۲: المُنْقَدِّمُونَ الظَّلَالُ، ملخصا

انکار کر بیٹھے۔ ان کی تکفیر مزارات پر عورتوں کو لے جانے سے روکنے یا قبر کے بوسے و سجدہ کو ناجائز بتانے یا عرس وغیرہ نہ کرنے کی وجہ سے نہیں کی گئی ہے بلکہ وہابیہ کو کافر اس لیے کہا جاتا ہے کہ وہ توهین رسالت کے مرتكب اور ختم نبوت کے منکر ہیں۔ نبی اکرم ﷺ کے علم پاک کو (معاذ اللہ) چوپا یوں کے مثل مانتے اور حضور ﷺ کے بعد بھی نیابی مبعوث ہو سکنے کے قائل ہیں۔

گزشتہ صفات سے بخوبی واضح ہو گیا کہ پورا فلسفہ باطل ہے نہ حق ہے۔ بلکہ بعض اس کے مباحث درست و صحیح ہیں بعض خلاف شرع اور باطل ہیں۔ اس لیے اگر ایسا شخص اسے پڑھے جو حق و باطل کے درمیان امتیاز کر کے حق کو اخذ کر لے اور باطل کی تردید کرے تو جائز و مستحسن ہے۔

اب ذمیل میں تحصیل فلسفہ کی چند شرطیں ذکر کی جاتی ہیں جو ان شرائط کا حامل ہو گا تو امید ہے کہ فلسفہ کی ضلالت سے محفوظ رہے گا۔

### تعلیم فلسفہ کے شرائط

(۱) انہا کِ فلسفہ نے معلم کے نورِ قلب کو منطفی نہ کیا ہو۔

(۲) معلم عقائد اسلام میں بروجہ کمال واقف و ماهر ہو۔ اثبات حق اور ابطال باطل پر بعونہ تعالیٰ قادر ہو۔

(۳) وہ اپنی اس قدرت کو ہر سبق کے باطل مقام پر استعمال کرتا ہو اور ہر مسئلہ باطلہ کا بطلان متعلم کے ذہن نشین کرتا ہو۔

(۴) متعلم و معلم کے دل میں فلسفہ ملعونہ کی عظمت و وقعت بالکل نہ ہو۔

(۵) متعلم کا ذہن سلیم اور طبیعت مستقیم ہو۔ (بعض طبیعتیں خواہی نخواہی ابا طیل کی طرف جاتی ہیں) کما قال اللہ تعالیٰ:

وَ إِنْ يَرَوْا سَبِيلَ الرُّشْدِ لَا يَتَّخِذُونَهُ سَبِيلًا وَ إِنْ يَرَوْا سَبِيلَ الْغَيْرِ يَتَّخِذُونَهُ سَبِيلًا<sup>(۱)</sup>

۱: ترجمہ کنز الایمان: اگر ہدایت کی راہ دیکھیں اس میں چلنے پسند نہ کریں اور گمراہی کا راستہ نظر پڑے پڑے تو اس میں چلنے کو موجود ہو جائیں۔ (الاعراف: ۷، آیت: ۱۳۶)

(۶) نیت صالح ہو۔

(۷) تنہا اس پر قانع نہ ہو بلکہ دینیات کے ساتھ اس کا سبق ہو۔<sup>(۱)</sup>

## علم فلسفہ کی اصطلاحات

**فلسفہ کی تعریف:** متوسط انسانوں (یعنی حکماء، نہ انبیاء کرام) کی طاقت بھر موجودات واقعیہ کے احوال کا علم حکمت اور فلسفہ کہلاتا ہے۔

**موضوع:** موجودات واقعیہ کے احوال۔

**غایت:** نفس کی قوت نظری اور قوت عملی کی تکمیل۔

**اقسام:** فلسفہ کی دو قسمیں ہیں (۱) نظری (۲) عملی

**فلسفہ نظری:** ایسے امور کے احوال کا علم جن کا وجود ہماری قدرت و اختیار میں نہیں۔ جیسے باری تعالیٰ، اس کی صفتیں اور آسمان و زمین وغیرہ سے متعلق علم۔

**فلسفہ عملی:** ایسے امور کے احوال کے علم جن کا وجود ہماری قدرت و اختیار میں ہے۔ جیسے عدل کے اچھے اور ظلم کے بے ہونے کا علم۔

**غایت نظری:** جو امور ہماری قدرت میں نہیں ان سے متعلق علم کے حصول سے قوت نظری کی تکمیل۔

**غایت عملی:** جو امور ہماری قدرت میں ہیں ان سے متعلق علم کے حصول سے قوت نظری کی تکمیل، پھر ان پر کو عمل میں لانے سے قوت عملی کی تکمیل۔

**فلسفہ نظری کی تین قسمیں ہیں:**

(۱) الہی (۲) ریاضی (۳) طبی

**الہی:** ایسے امور سے متعلق علم نظری جو اپنے وجود ذہنی اور خارجی دونوں میں مادہ کے محتاج نہ ہوں۔ جیسے معبود برحق، اس کی صفتیں اور وجود و امکان وغیرہ سے متعلق علم۔

**ریاضی:** ایسے امور سے متعلق علم نظری جو اپنے وجود خارجی میں مادہ کے محتاج

ا: فتاویٰ رضویہ، جلد: دہم۔ ملخصا

ہوں اور وجود ذہنی میں مادہ کے محتاج نہ ہوں۔ جیسے کرہ، مُثُلث، مُرَّاج وغیرہ سے متعلق علم۔

**طبعی:** ایسے امور سے متعلق علم نظری جو اپنے وجود خارجی اور ذہنی دونوں میں مادہ کے محتاج ہوں۔ جیسے انسان، حیوان، بنا تات، جمادات وغیرہ سے متعلق علم۔

### فلسفہ عملی کی بھی تین قسمیں ہیں

(۱) تہذیب اخلاق (۲) تدبیر منزل (۳) سیاست مَدَنَیَّہ  
تہذیب اخلاق: وہ علم عملی ہے جو کسی ایک شخص کی مصلحتوں سے متعلق ہو۔ جیسے یہ علم کہ سچ بولنا اچھا ہے، جھوٹ بولنا بُرا ہے۔

تدبیر منزل: وہ علم عملی ہے جو کسی خاندان کی مصلحتوں سے متعلق ہو، جیسے اولاد کی تربیت، ماں باپ کی خدمت، رشتہ داروں کے حقوق کی رعایت وغیرہ سے متعلق علم۔

سیاست مَدَنَیَّہ: وہ علم عملی ہے جو کسی شہر یا ملک کی مصلحتوں سے متعلق ہو جیسے اس بات کا علم کہ عدل حسن ہے، ظلم فتح ہے۔

**فلسفہ عملی:** شریعت اسلامیہ کے آنے کے بعد متروک ہو گیا۔ اس لیے کہ اسلام نے تہذیب اخلاق، تدبیر منزل، اور سیاست و حکومت سے متعلق جو جامع اور مکمل دستور عمل پیش کر دیا اس کے سامنے تعلیم فلسفہ کی حاجت نہ رہی۔

**علم ریاضی:** مفید ہے مگراب وہ مستقل فن کی حیثیت سے ممتاز ہو چکا ہے اور اس پر الگ سے کافی کتابیں لکھی جا چکی ہیں، اس لیے مصنف نے فلسفہ عملی کے ساتھ ریاضی کو بھی ترک کر دیا۔ اور اپنی کتاب تین قسموں پر رکھی:

(۱) منطق: کیوں کہ وہ حصول علم کا آلہ و ذریعہ ہے۔ (۲) طبعی (۳) الہی۔  
کتاب کی قسم اول (منطق) نابود ہو گئی۔ قسم دوم (طبعی) اور قسم سوم (الہی)

موجود ہیں۔<sup>(۱)</sup>

ا: ماخوذ از شرح بدایۃ الحکمة وہدیہ سعیدیہ

## ترجمہ ہدایۃ الحکمة

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

اللہ ہی کے نام سے شروع جو نہایت مہربان رحم والا

دوسری قسم: طبیعتیں میں اور وہ تین فنون پر مرتب ہے:

فن اول: ان امور میں جو اجسام کو عام ہیں اور وہ دس فصلوں پر مشتمل ہے۔

فصل اول: جزء الذی لا یتجزی کے بطلان میں (وہ جزو منقسم نہیں ہوتا

اس کے باطل ہونے کے بیان میں)

(۱) اس لیے کہ ہم اگر دو جزوں کے درمیان ایک جزو فرض کریں تو یا تو وسط دونوں طرفوں کے ملنے سے مانع ہو گا یا نہیں، ثانی کی طرف کوئی سبیل نہیں اس لیے کہ وہ اگر مانع نہ ہو تو اجزا کا متأخّل لازم آئے گا تو وسط اور طرف نہیں رہیں گے، حالانکہ ہم نے وسط اور طرف فرض کیا ہے۔ اور یہ خلاف مفروض ہے۔ تو اس کا دو نوں طرفوں کے ملنے سے مانع ہونا ثابت ہوا۔ تو وسط کا وہ حصہ جو دونوں طرفوں کے ایک سے ملا قی ہے اس کا غیر ہو گا جس سے دوسرے طرف سے ملا قی ہے تو وہ جزو قسم ہو جائے گا۔

(۲) اسی طرح ہم ایک جزو دو جزوں کے ملتقی پر فرض کریں تو وہ یا تو ان دونوں میں سے صرف ایک سے ملا قی ہو گا یا دونوں کے مجموعے سے یا ان دونوں میں سے ہر ایک سے تھوڑا تھوڑا۔ اول محل ہے ورنہ ملتقی پر نہیں ہو گا پس دونوں اخیر قسموں سے کوئی ایک متعین ہے، تقطیعی طور پر انقسام لازم آئے گا۔

فصل دوم: ہیوی کے اثبات میں: ہر جسم دو جزوں سے مرکب ہے۔ ان دونوں میں سے ایک دوسرے میں حلول کیے ہوتا ہے، محل کو ہیوی اور حال کو صورت کہا جاتا ہے۔

اس کی دلیل یہ ہے کہ بعض وہ اجسام جو قابل انفصل ہیں۔ جیسے پانی اور آگ۔ ان کا فی نسبہ متعلق واحد ہونا ضروری ہے۔ ورنہ جزء لا تجزی لازم آئے گا۔ اور اسی سے تمام اجسام میں ہیوی کا اثبات لازم آتا ہے۔ اس لیے کہ وہ متعلق قابل انفصل

ہے تو وہ جزو انصصال کے قابل ہے در حقیقت یا تو مقدار ہے یا صورت جو مقدار کو مستلزم ہے یا کوئی دوسرا معنی۔ اول اور ثانی کی طرف کوئی سبیل نہیں ورنہ اتصال اور انصصال کا اجتماع لازم آئے گا۔ اور قابل کا مقبول کے ساتھ پایا جانا ضروری ہے۔ تو متعین ہو گیا کہ قابل کوئی اور معنی ہے اور وہ یہ ہی سے مقصود ہے۔ اور جب ثابت ہو گیا کہ وہ جسم ہیوی اور صورت سے مرکب ہے تو تمام اجسام کا ہیوی اور صورت سے مرکب ہونا ضروری ہے، اس لیے کہ مقداری طبیعت یا توبالذات محل سے بے نیاز ہو گی یا نہیں ہو گی؟ اول محل ہے ورنہ طبیعت مقداریہ کا محل میں حلول محل ہو گا۔ اس وجہ سے کہ حلول طبیعت مقداریہ کے محتاج محل ہونے کو مستلزم ہے۔ اس لیے کہ وہ جبالذات شے سے بے نیاز ہے اس کا اس میں حلول محل ہے۔ تو طبیعت مقداریہ کا بالذات محل کا محتاج ہونا متعین ہے تو ہر جسم ہیوی اور صورت سے مرکب ہے۔

**فصل سوم:** اس بارے میں کہ صورت جسمیہ ہیوی سے خالی نہیں۔

اس وجہ سے کہ صورت جسمیہ اگر ہیوی میں حلول کے بغیر بالذات پائی جائے تو یا تو متناہی ہو گی یا غیر متناہی۔ ثانی کی طرف کوئی سبیل نہیں اس لیے کہ تمام اجسام متناہی ہیں۔ ورنہ ممکن ہو گا کہ ایک مبدأ سے دو امتداد ایک ہی طریقہ پر نکلیں۔ گویا کہ وہ دونوں مشکل کی دوساریں ہیں۔ توجب وہ دونوں بڑھیں گے، تو ان دونوں کا درمیانی بعد بھی زیادہ ہو گا تو اگر وہ دونوں غیر متناہی تک بڑھیں تو ان دونوں کے درمیان کے بعد کا غیر متناہی ہونا ضرور ممکن ہو گا باوجود کہ وہ دو حاصلوں کے درمیان گھرا ہے۔

یہ خلاف مفروض ہے۔

رہی اس کی دلیل کہ قسم اول کی طرف کوئی سبیل نہیں تو اس لیے کہ اگر صورت جسمیہ متناہی ہو تو ضرور اسے ایک حد یا چند حدیں گھیرے ہوں گی تو وہ متتشکل ہو جائے گی۔ اس لیے کہ شکل وہ ہیئت ہے جو ایک حد یا چند حدیں کے مقدار کو گھیرنے سے حاصل ہو تو وہ شکل یا توبالذات جسمیت کے سبب ہو گی، یہ محل ہے، ورنہ تمام اجسام کا ایک ہی شکل سے متتشکل ہونا لازم آئے گا۔ یا جسمیت کے لازم کے سبب ہو گی اور وہ

بھی محال ہے، اسی سب سے جو گرا (یعنی تمام اجسام ایک ہی شکل سے متشکل ہو جائیں گے) یا کسی ایسے سب سے ہو گی جو جسمیت کو عارض ہے اور وہ بھی محال ہے، ورنہ عارض کا زوال ضرور ممکن ہو گا۔ صورت کا دوسری شکل سے متشکل ہونا بھی ممکن ہو گا تو وہ (صورت) قبل الفصال ہو جائے گی اور ہر وہ جو الفصال قبول کرے ہیوں اور صورت سے مرکب ہے تو وہ صورت جو ہیوں سے خالی تھی ہیوں کے مقارن ہو گی، یہ خلاف مفروض ہے۔

**فصل چھارم:** اس بارے میں کہ ہیوں صورت سے خالی نہیں۔

اس لیے کہ ہیوں اگر صورت سے خالی ہو تو وہ ذات وضع (قابل اشارہ حسیہ) ہو گا یا نہ ہو گا۔ دونوں قسموں میں سے کسی کی طرف کوئی سبیل نہیں تو ہیوں کے صورت سے خالی ہونے کی طرف بھی کوئی سبیل نہیں۔

لیکن یہ کہ اول کی طرف کوئی سبیل نہیں تو اس لیے کہ وہ اس وقت منقسم ہو گا یا نہیں، ثانی کی طرف کوئی سبیل نہیں۔ اس لیے کہ وہ جس کے لیے وضع ہے وہ منقسم ہے اس وجہ سے جو جزء لا تجزی کی لفی میں گزرا۔ اور اول کی طرف کوئی سبیل نہیں اس لیے کہ ہیوں اس وقت ایک جہت میں منقسم ہو گا تو خط ہو گا، یادو جہتوں میں تو سطح جوہری ہو گا۔ یاتینوں جہتوں میں، توجہم ہو گا۔ اور ان میں سے ہر ایک باطل ہے۔

(۱) لیکن ہیوں کا خط ہونا جائز نہیں، تو اس لیے کہ خط کا وجود مستقل طریقے پر محال ہے۔ اس لیے کہ جب اس خط کی جانب دو خطوں کے دو طرف منتہی ہوں تو خط ان دونوں طرفوں کی ملاقات سے مانع ہو گا یا مانع نہیں ہو گا۔ مانع ہونا جائز نہیں۔ ورنہ خطوط کا تداخل لازم آئے گا اور یہ محال ہے۔ اس لیے کہ ہر دو خطوں کا مجموعہ ایک خط سے بڑا ہو گا۔ اور تداخل اس کے برخلاف لازم کرتا ہے۔ یہ خلاف مفروض ہے اور مانع ہونا جائز نہیں ورنہ خط دو جہتوں میں منقسم ہو جائے گا۔ اس لیے کہ وہ جس کے ذریعہ ان دونوں میں ایک سے ملا قی ہو گا اس کا غیر ہو گا جس کے ذریعہ دوسرے سے ملا قی ہو گا اور یہ محال ہے۔

(۲) ہیوں کا سطح ہونا بھی جائز نہیں اس لیے کہ جب سطح کی جانب دو جسموں کے دو

طرف ملتی ہوں گے، تو یا تو سطح ان دونوں کی ملاقات سے مانع ہو گی، یا مانع نہیں ہو گی۔ اور ان دونوں میں سے ہر ایک باطل ہے اس طور پر جو گزرا (یعنی اگر مانع نہ ہو تو تداخل لازم آئے گا، اور اگر مانع ہو تو سطح عق میں مُثُقْسُم ہو جائے گی۔ اور یہ دونوں باطل ہیں)۔

(۳) جسم ہونا جائز نہیں اس لیے کہ ہیوی اگر جسم ہو تو ہیوی اور صورت سے ضرور مرکب ہو گا جیسا کہ گزرا۔ (فصل دوم میں، یعنی ہر جسم ہیوی اور صورت سے مرکب ہے)۔

اور لیکن ثانی کی طرف کوئی سبیل نہیں، تو اس لیے کہ ہیوی جب ذات وضع نہ ہو گا توجہ اس سے صورت جسمیہ مقتضی ہو گی تو یا تو وہ بالکل کسی حیزوں میں حاصل نہیں ہو گا۔ یا تمام حیزوں میں حاصل ہو گا۔ یا بعض حیزوں میں حاصل ہو گا بعض میں نہیں۔ اول اور ثانی بدیہی طور پر محال ہیں۔ (اول تو اس لیے کہ ذات وضع کسی حیزوں نہ ہونا محال ہے، کیوں کہ ہر ذات وضع کسی نہ کسی حیزوں میں ضرور ہوتا ہے۔ اور ثانی یعنی ہیوی کا تمام احیاز میں ہونا یہ بھی محال ہے، اس لیے کہ ایک جسم کا ایک زمانے میں دو حیزوں میں ہونا غیر ممکن ہے، توجہ دو حیزوں میں ہونا محال ہے تو تمام حیزوں میں ہونا یقیناً محال ہو گا)۔

اور ثالث بھی محال ہے اس لیے کہ اس کا حصول ہر ایک حیزوں میں ممکن ہے تو اگر بعض احیاز میں حاصل ہو بعض میں نہیں، تو ترجیح بلا منح لازم آئے گی اور یہ محال ہے اور اس پر یہ اعتراض لازم نہیں آئے گا کہ پانی جب ہوا سے بدل جاتا ہے یا ہوا پانی سے بدل جاتی ہے تو کسی ایک ہی حیزوں میں ہوتی ہے دوسرے میں نہیں۔ اس لیے کہ وضع سابق، وضع لاحق کی مقتضی ہے تو یہاں ترجیح بلا منح نہیں ہو گی۔

**فصل پنجم: صورت نوعیہ میں۔** اجسام طبیعیہ میں سے ہر ایک کے لیے صورت جسمیہ کے علاوہ ایک دوسری صورت ہے، اس لیے کہ بعض اجسام کا بعض حیزوں کے ساتھ، بعض دوسرے کو چھوڑ کر مختص ہونا نہ امر خارج کے سبب ہے نہ ہیوی کے سبب، تو اس وقت یا تو جسمیت عامہ کے سبب ہے، یا کسی دوسری صورت کے سبب، اول کی طرف کوئی سبیل نہیں ورنہ تمام اجسام اس میں مشترک ہو جائیں گے،

تو ثانی متعین ہے اور یہی مطلوب ہے۔

### ہیوی اور صورت کے درمیان کیفیت تلازم

ہدایت: ہیوی صورت کے لیے علت نہیں ہے اس لیے کہ وہ صورت کے وجود سے پہلے بالفعل موجود نہیں ہوتا۔ جیسا کہ گزرا۔ اور شے کی علت فاعلی کاشے سے پہلے موجود ہونا ضروری ہے۔ اور صورت بھی ہیوی کی علت نہیں ہے، اس لیے کہ صورت کا وجود شکل سے یا شکل کے ساتھ ہونا ضروری ہے۔ اور شکل ہیوی سے پہلے نہیں پائی جاتی ہے، تو اگر صورت ہیوی کے وجود کے لیے علت ہو تو ضرور ہیوی پر مقدم ہوگی۔ یہ خلاف مفروض ہے۔ تو اس وقت ان دونوں میں سے ہر ایک کا وجود ایک سبب منفصل سے ہے۔ وہ عقل ہے۔

### صورت و ہیوی کا باہمی احتیاج اور عدم لزوم دور

(ترکیب حیقیقی کے لیے اجزا کے درمیان باہم احتیاجی رشتہ ہونا ضروری ہے وہ بات یہاں پائی جاتی ہے کیوں کہ) ہیوی صورت سے من کل الوجہ بے نیاز نہیں ہے۔ جیسا کہ ہم نے بیان کیا کہ ہیوی صورت کے بغیر بالفعل قائم نہیں رہتا اور صورت بھی ہیوی سے من کل الوجہ بے نیاز نہیں ہے۔ جیسا کہ ہم نے بیان کیا کہ صورت بغیر اس شکل کے جو ہیوی کی محتاج ہے پائی نہیں جاتی (اور دونوں طرف سے احتیاج کے باوجود دور نہیں لازم آتا۔ کیوں کہ دور نام ہے ایک چیز کے دو سری چیز پر موقوف ہونے کا، ایک ہی جہت سے۔ مگر یہاں جہت بدی ہوئی ہے اس لیے کہ ہیوی صورت کا اپنی بقا میں محتاج ہے اور صورت ہیوی کی اپنے تشکل میں محتاج ہے۔

فصل ششم: مکان میں۔ مکان یا تو خلا ہو گا یا جسم حاوی کی سطح باطن جو جسم مَحْوَى کی سطح ظاہر سے مماس ہو۔ اول باطل ہے تو ثانی متعین ہے۔

ہم نے کہا اول باطل ہے اس لیے کہ اگر خلا ہو گا تو یا تو وہ لاشیِ محض ہو گا یا بعدِ موجود مجرد عن المادة۔ اول کی طرف کوئی سبیل نہیں۔ اس لیے کہ ایک خلا دوسرے خلا

سے کم ہوتا ہے مثلاً دو دیواروں کے درمیان کا خلا یقیناً دو شہروں کے درمیانی خلا سے کم ہے۔ اور جو کمی اور زیادتی قبول کرے اس کا لائشِ محض ہونا محال ہے۔ اور ثانی کی طرف کوئی سبیل نہیں۔ اس لیے کہ وہ بعد اگر ہیوں سے خالی ہو کر پایا جائے تو وہ محل سے بالذات بے نیاز ہو گا پھر اس کا محل سے اقتراض محال ہو گا۔ یہ خلاف مفروض ہے، کیوں کہ یہ ثابت ہو چکا ہے کہ طبیعت امتدادیہ بالذات محتاجِ مادہ ہے۔

**فصل ہفتم: حیز میں، ہر جسم کے لیے ایک حیز طبیعی ہے اس لیے کہ اگر ہم عدم قوا سر فرض کریں تو جسم ضرور کسی حیز میں ہو گا اور جسم اس حیز کا یا بالذات مقتضی ہو گا یا قسر کے سبب۔ ثانی کی طرف کوئی سبیل نہیں اس لیے کہ ہم نے عدم قوا سر فرض کیا ہے تو اول متعین ہے۔ تو وہ محض اپنی طبیعت کے سبب اس کا طالب ہو گا اور یہی مطلوب ہے۔**

جسم کے لیے دو طبیعی حیز ہونا جائز نہیں، اس لیے کہ اگر اس کے لیے دو حیز طبیعی ہوں گے تو جب جسم ان دونوں میں سے ایک میں حاصل ہو گا تو یا تو ثانی کو طلب کرے گا یا نہیں؟ اگر ثانی کو طلب کرے تو اس پہلے حیز کا طبیعی نہ ہونا لازم ہے جس میں کہ وہ حاصل ہے اور ہم نے اسے طبیعی فرض کیا ہے، یہ خلاف مفروض ہے۔ اور اگر ثانی کا طالب نہ ہو تو حیز ثانی کا طبیعی نہ ہونا لازم ہے حالاں کہ ہم نے اسے طبیعی فرض کیا تھا۔ یہ خلاف مفروض ہے۔

**فصل ہشتم: شکل میں۔** ہر جسم کے لیے ایک شکل طبیعی ہے، اس لیے کہ ہر جسم متناہی ہے اور ہر متناہی متشکل ہے اور ہر متشکل کے لیے ایک شکل طبیعی ہے تو ہر جسم کے لیے ایک شکل طبیعی ہے۔ لیکن یہ کہ ہر جسم متناہی ہے تو اس کی دلیل گزر چکی۔ رہایہ کہ ہر متناہی متشکل ہے تو اس لیے کہ اسے ایک حد یا چند حدیں گھیرے ہوں گی تو وہ متشکل ہو گا۔

اور ہم نے کہا کہ ہر متشکل کے لیے ایک شکل طبیعی ہے، اس لیے کہ اگر ہم ارتفاع قوا سر فرض کریں تو ضرور کسی شکل معین پر ہو گا اور وہ شکل یا تو اس کی طبیعت کے سبب ہو گی یا قسر کے سبب۔ ثانی کی طرف کوئی سبیل نہیں اس لیے کہ ہم نے عدم قوا سر

فرض کیا ہے تو وہ شکل متشکل کی طبیعت ہی کے سبب ہو گی اور یہی مطلوب ہے۔

فصل نهم: حرکت اور سکون میں۔

حرکت: قوت سے فعل کی طرف بتدریج خروج کرنا۔

سکون: اس کا حرکت نہ کرنا جس کی شان حرکت کرنا ہے۔

ہر جسم متحرک ہے تو اس کے لیے جسمیت کے علاوہ کوئی محرک ہے، اس لیے کہ اگر جسم اس سبب سے حرکت کرے کہ وہ جسم ہے تو ہر جسم متحرک ہو جائے گا۔ اور تالی کاذب ہے تو مقدم بھی اسی کے مثل ہے۔

پھر حرکت چار قسموں پر ہے:

(۱) حرکت فی الکم (مقدار میں حرکت) جیسے بڑھنا اور گھٹنا

(۲) حرکت فی الکیف (کیف میں حرکت) جیسے پانی کا گرم ہونا اور اس کا ٹھنڈا ہونا۔ اس کی صورت نوعیہ کے باقی رہنے کے ساتھ۔ اس حرکت کو حرکت استحالہ کہا جاتا ہے۔ یعنی موضوع کا ایک حال سے دوسرے حال کی طرف منتقل ہو جانا۔

(۳) حرکت فی الاین: جسم کا ایک جگہ سے دوسری جگہ بطور بتدریج منتقل ہونا اور اس کو گفلہ بھی کہا جاتا ہے۔

(۴) حرکت فی الوضع: جسم کا بطور استدارہ (گردش) حرکت کرنا۔ اس لیے کہ جسم کے اجزاء جسم کی جگہ کے اجزاء کے مبین ہیں، اور کل اپنی جگہ لازماً اختیار کیے ہوئے ہے، تو جسم کے اجزا کی نسبت جسم کی جگہ کے اجزاء سے بتدریج مختلف ہو گی۔

اور ہم یہ بھی کہتے ہیں کہ حرکت ذاتی (۱) یا تو طبی ہو گی (۲) یا تسری ہو گی (۳) یا ارادی۔ اس لیے کہ قوت محرکہ خارج سے مستفاد ہو گی یا نہیں ہو گی؟ اگر خارج سے مستفاد نہ ہو تو اس کو شعور ہو گا، یا نہیں ہو گا؟ اگر اسے شعور ہو تو حرکت ارادی ہے اور اگر اسے شعور نہ ہو تو وہ حرکت طبی ہے، اور اگر خارج سے مستفاد ہو تو حرکت تسری ہے۔

فصل دهم: زمان میں۔ جب ہم ایک معین حرکت کو کسی مسافت میں سرعت کی کسی معین مقدار کے ساتھ فرض کریں اور اسی کے ساتھ ایک دوسری اس سے سست رفتار حرکت شروع ہو، اور اخذ و ترک میں دونوں متفق ہوں، تو سست رفتار

حرکت تیز رفتار حرکت کی مسافت سے کم مسافت طے کرے گی۔ اور تیز رفتار حرکت اس سے زیادہ مسافت طے کرے گی۔ اور جب معاملہ ایسا ہے (یعنی سریع اور بطيء حرکت، قطع مسافت میں مختلف ہیں) تو سریع حرکت کے شروع اور ختم کے درمیان ایک امکان ہو گا جس میں ایک معین مسافت، معین تیزی کے ساتھ اور اس سے کم مسافت، معین سستی کے ساتھ قطع کرنے کی گنجائش ہوگی۔ یہ امکان کمی پیشی کو قبول کرنے والا اور غیر ثابت ہے، اس لیے کہ اس کے اجزاء ایک ساتھ نہیں پائے جاتے۔ تو یہاں ایک غیر ثابت ذو مقدار امکان ہے اور زمانہ سے یہی مقصود ہے۔

زمانہ مقدار حرکت ہے، اس لیے کہ وہ کم (مقدار) ہے تو ہیئتِ قازہ کی مقدار ہو گا، یا ہیئتِ غیر قازہ کی؟ اول کی طرف کوئی سبیل نہیں اس لیے کہ زمانہ غیر قارہ ہے اور جو قارہ نہ ہو وہ ہیئت قارہ کی مقدار نہ ہو گا۔ تو وہ ہیئتِ غیر قازہ کی مقدار ہے اور ہر وہ ہیئت جو غیر قارہ ہے وہ حرکت ہے تو زمانہ مقدار حرکت ہے اور یہی مطلوب ہے۔

اور ہم یہ بھی کہتے ہیں کہ زمانہ کی کوئی ابتدا اور کوئی انتہا نہیں ہے، اس لیے کہ اگر اس کی ابتدا ہو تو زمانہ کا عدم اس کے وجود سے قبل ہو گا، ایسی قبلیت جو بعدیت کے ساتھ نہیں پائی جائے گی (اور ہر وہ قبلیت جو بعدیت کے ساتھ نہ پائی جائے زمانی ہے) تو زمانہ سے پہلے زمانہ ہو گا۔ یہ خلاف مفروض ہے۔

اور اگر اس کی انتہا ہو تو زمانہ کا عدم اس کے وجود کے بعد ہو گا، ایسی بعدیت جو قبلیت کے ساتھ نہیں پائی جائے گی۔ (اور ہر وہ بعدیت جو قبلیت کے ساتھ نہ پائی جائے، زمانی ہے) تو زمانہ کے بعد زمانہ ہو گا۔ یہ خلاف مفروض ہے۔

## فن ثانی فلکیات میں

فصل اول: فلک کے مستدر ہونے کے بیان میں۔ اس کی دلیل یہ ہے کہ یہاں دو ایسی جہتیں ہیں جو بدلتی نہیں، ان میں سے ایک فوق اور دوسری تخت ہے اور ان دونوں میں سے ہر ایک موجود، ذات وضع، مأخذ حرکت کے امتداد میں غیر منقسم ہے اور جب ایسا ہے تو فلک مستدر ہو گا۔

ہم نے کہا کہ جہت موجود ہے ذات وضع ہے، اس لیے کہ وہ اگر اس طرح نہ ہو تو اس کی طرف اشارہ کرنا ممکن نہ ہوگا، نہ متحرک کا اس کی طرف رخ کرنا ممکن ہوگا۔ اور ہم نے کہا کہ وہ غیر منقسم ہے تو اس لیے کہ اگر وہ منقسم ہو اور متحرک جہت کے اقرب جزئیں تک پہنچ اور حرکت کرے تو یا تو مقصد سے حرکت کرے گا۔ (یعنی واپس آئے گا) یا مقصد کی طرف حرکت کرے گا یعنی آگے بڑھے گا۔ اگر واپس آئے تو بعد جزئیں جہت سے نہ ہوگا اور اگر مقصد کی طرف حرکت کرے اور آگے بڑھے تو اقرب جزئیں جہت سے نہ ہوگا۔ اور جب یہ ثابت ہو گیا تو ہم کہیں گے کہ جہتوں کا تعین خلا میں نہیں ہے اس لیے کہ خلامال ہے اور نہ ملائکتاشابہ میں (ملائکتاشابہ، وہ جس میں مختلفہ الحقيقة امور نہ پائے جائیں) ورنہ دونوں جہتیں مختلف باطنع نہ ہوں گی تو ان دونوں میں سے ایک مطلوب اور دوسری متروک نہ ہوگی۔ یہ خلاف مفروض ہے۔

تو اس وقت جہتوں کا تعین اُن اطراف و نہایات میں ہو گا جو ملائکتاشابہ سے خارج ہیں۔ اور جب ایسا ہو گا تو جہتوں کا تعین جسم کروی سے ہو گا اس لیے کہ جہتوں کا تعین یا تو ایک جسم سے ہو گا یا زیادہ سے۔ اگر ایک جسم سے ہو تو کروی ہونا ضروری ہے، اس لیے کہ وہ جسم جو کروی نہ ہو اس سے جہت سفل متعین نہ ہوگی اس لیے کہ جہت سفل غایت بعد ہے ورنہ وہ بدل جائے گی اس کی طرف نسبت کرتے ہوئے جو اس سے بعید تر ہے۔ اور اس سے غایت بعد متعین نہیں ہوگی تو اس سے جہت سفل متعین نہیں ہوگی۔ اور اگر تعین چند جسموں سے ہو تو ضروری ہے کہ ان کا بعض بعض کو گھیرے ہو ورنہ اس سے غایت بعد متعین نہیں ہوگی، اس لیے کہ جو اس کے بعض سے بعد ہو گا وہ بعض دوسرے سے اقرب ہو گا اور جب بھی اس کے بعض سے غایت بعد فرض کریں گے تو مجموع سے غایت بعد نہ ہوگی تو ضروری ہے کہ اس کا بعض بعض دیگر کو گھیرے ہو۔ تو مطلوب حاصل ہوا۔ (کہ ایک جسم مستدیر مُحَدِّد جہات کا موجود ہے، اسی کا نام فلک ہے)

**فصل دوم:** اس بارے میں کہ فلک بسیط ہے یعنی مختلف طبیعتوں

والے اجسام سے مرکب نہیں ہے، اس لیے کہ فلک حرکت مستقیمہ قبول نہیں کرتا ہے اور جب ایسا ہے تو بسیط ہو گا۔

لیکن یہ کہ فلک حرکت مستقیمہ قبول نہیں کرتا ہے تو اس لیے کہ جو حرکت مستقیمہ قبول کرے وہ ایک جہت کی طرف رخ کرنے والا اور دوسری جہت کو چھوڑنے والا ہو گا، اور جس کا یہ حال ہو جہتیں اس سے پہلے متعین ہو چکی ہوں گی خود اس کے ذریعہ متعین نہ ہوں گی، اور فلک ایسا نہیں بلکہ خود اسی سے جہتیں متعین ہوتی ہیں۔ تو وہ حرکت مستقیمہ کا قابل نہیں ہو گا اور جب ایسا ہے تو اس کا بسیط ہونا ضروری ہے۔

اس لیے کہ اگر مرکب ہو تو یا تو اس کے اجزاء میں سے ہر ایک شکل طبعی پر ہو گا یا شکل قسری پر۔ اول کی طرف کوئی سبیل نہیں ورنہ ان میں سے ہر ایک جز بسیط ہونے کے باعث کروی ہو گا۔ اس لیے کہ بسیط کی شکل طبعی کرہے۔ اور اگر ان میں سے ہر ایک کرہ ہو تو اس کے مجموعے سے سطح کروی متصل الاجزا کا حاصل ہونا محال ہو گا۔ اور ثانی کی طرف کوئی سبیل نہیں اس لیے کہ اگر ان میں سے ہر ایک کروی نہ ہو تو شکل طبعی کا طالب ہو گا، تو حرکت مستقیمہ کا قابل ہو گا۔ یہ خلاف مفروض ہے۔

**فصل سوم:** اس بارے میں کہ فلک حرکت مستدیرہ کو قبول کرنے والا ہے۔

اس لیے کہ اس کے مفروضہ اجزاء میں سے ہر جز کسی ایسی چیز سے مختص نہیں جو وضعِ معین اور محاذاتِ معینہ کے حصول کا مقتضی ہو۔ کیوں کہ تمام اجزا طبیعت میں برابر ہیں۔ تو ہر جز کا اپنی جگہ سے زائل ہونا ممکن ہو گا۔ اور جب ایسا ہو تو حرکت مستدیرہ کے قابل ہو گا۔ اور ہم یہ بھی کہیں گے کہ اس میں میل مستدیر کا مبدأ ہونا ضروری ہے جس سے وہ حرکت کرے ورنہ حرکت مستدیرہ کے قابل نہیں ہو گا۔ لیکن تالی کاذب ہے تو مقدم بھی اسی کے مثل ہے۔

**ملازمہ کا بیان:** یہ ہے کہ اگر اس کی طبیعت میں مبدأ میل مستدیر نہ ہو تو خارج سے میل قبول نہیں کرے گا تو اس میں بالکل میل نہیں ہو گا۔ تو استدارہ پر حرکت کرنا ممتنع ہو گا۔ اور ہم نے کہا کہ اگر اس کی طبیعت میں مبدأ مستدیر نہ ہو تو خارج سے میل

قبول نہیں کرے گا اس لیے کہ اگر خارج سے حرکت کرے تو وہ کسی مسافت میں، کسی زمانے میں حرکت کرے گا۔ اور وہ زمانہ اس میل والے کی حرکت کے زمانہ سے کم تر ہو گا جو اسی طرح کی قوت سے اسی طرح کی مسافت میں حرکت کرے۔ ورنہ شے مانع طبعی کے ساتھ اسی شے کی طرح ہو جائے گی جس کے ساتھ مانع طبعی نہیں۔ یہ خلاف مفروض ہے۔

اور اس کم تر زمانے کو طویل زمانے سے لامحالہ کوئی نسبت ہو گی، توجہ ہم دوسرا میل والا فرض کریں کہ اس کامیل، میل اول سے کمزور ہو۔ اس حیثیت سے کہ میل اول کی طرف اس کی نسبت وہی ہو جو کم تر زمانے کو اطول زمانے سے ہے تو اسی طرح کی قوت سے غیر میل والے کے زمانے کے مثل میں اسی طرح کی مسافت میں حرکت کرے گا۔ اس لیے کہ حرکت کی سرعت جسم کی قوت میلیہ کے کم ہونے کی بمقدار بڑھ جاتی ہے۔ اس لیے کہ اگر اس قوت سے کچھ گھٹ جائے جو جسم میں ہے اور سرعت نہ بڑھے تو قوت میلیہ حرکت سے مانع نہیں ہو گی۔ یہ خلاف مفروض ہے۔

تو ظاہر ہوا کہ کم میل والا جسم اور وہ جسم جس میں میل نہیں سرعت میں دونوں برابر ہیں، حالاں کہ یہ محال ہے اور یہ محال صرف اس جسم کے متحرک فرض کرنے سے لازم آیا جس میں بالکل میل نہیں، یا اس میل کے فرض کرنے سے جس کی نسبت میل اول کی طرف وہی ہے جو غیر میل والے کے زمانے کو میل اول والے کے زمانے سے ہے۔ لیکن نسبت مذکورہ پر میل کا فرض کرنا ممکن ہے تو یہ محال محض اس جسم کو متحرک فرض کرنے کے سبب لازم آیا جس میں بالکل میل نہیں تو وہ (بغیر میل حرکت کے حرکت کرنا) محال ہو گا۔

اور ہم یہ بھی کہیں گے کہ فلک کی طبیعت میں میل مستقیم کا مبدأ نہیں ورنہ ایک ہی طبیعت دو متنافی اثروں کی مقتضی ہو گی۔ یہ خلاف مفروض ہے۔

**فصل چہارم:** اس بارے میں کہ فلک کون و فساد اور خرق والتیام قبول نہیں کرتا۔

لیکن یہ کہ کون و فساد قبول نہیں کرتا تو اس لیے کہ فلک کوئی محمدی جہات ہے اور کوئی

مُحَمَّدِ جہات کون و فساد قبول نہیں کرتا۔ (تو فلک بھی کون و فساد قبول نہیں کرتا)۔ رہا صغری تو اس کی تقریر (فلک کے متندیر ہونے کے اثبات میں) گزرگئی لیکن کبریٰ تو اس لیے کہ ہر وہ جو کون و فساد قبول کرتا ہے اس کی صورت حادثہ کے لیے ایک حیز طبعی ہو گا اور اس کی صورت فاسدہ کے لیے دوسرا حیز طبعی ہو گا، اس وجہ سے، جو ہم بیان کرچکے کہ ہر جسم کے لیے ایک حیز طبعی ہے، اور ہر وہ جسم جس کی یہ حالت ہو وہ حرکت مستقیمہ کو قبول کرنے والا ہو گا۔ اس لیے کہ پیدا ہونے والی صورت یا تو حیز طبعی میں حاصل ہو گی یا حیز غریب میں؟ اگر حیز غریب میں حاصل ہو تو اپنے حیز طبعی کی طرف میل مستقیم کی مقتضی ہو گی اور اگر حیز طبعی میں حاصل ہو تو صورت فاسدہ فساد سے پہلے حیز غریب میں حاصل تھی تو اپنے حیز طبعی کی طرف میل مستقیم کی مقتضی تھی (اور فلک میں میل مستقیم باطل ہے)۔

لیکن فلک خرق والیام قبول نہیں کرتا تو اس لیے کہ وہ بھی حرکت مستقیمہ ہی سے حاصل ہو گا اور فلک حرکت مستقیمہ قبول نہیں کرتا تو خرق والیام بھی قبول نہیں کرے گا۔

**فصل پنجم:** اس بارے میں کہ فلک استدارہ پر ہمیشہ حرکت کرتا ہے۔

اس لیے کہ وہ حرکت جو زمانے کی حفاظت کرنے والی ہے یا تو مستقیمہ ہو گی یا متندیر ہو گی، مستقیمہ ہونا جائز نہیں اس لیے کہ وہ اس وقت یا تو غیر نہایہ تک جائے گی، یا لوٹے گی، اول کی طرف کوئی سبیل نہیں ورنہ بعدِ غیر متناہی کا وجود لازم آئے گا اور ثانی کی طرف بھی کوئی سبیل نہیں اس لیے کہ اگر حرکت لوٹے تو کسی حد تک منتہی ہو کر ہی لوٹے گی تو سکون کی مقتضی ہو گی، اس لیے کہ ہر دو مستقیم حرکتوں کے درمیان سکون لازم ہے۔ اس لیے کہ اس طرف تک پہنچانے والا میل، پہنچنے کی حالت میں موجود ہو گا، کیوں کہ وہ میل پہنچنے کی حالت میں پہنچانے کا کام کرتا ہے، تو اگر پہنچنے کی حالت میں موجود نہ ہو تو پہنچانے کا کام کرنا محال ہو گا، اور جب بھی پہنچانے والا میل موجود ہو گا تو اس میں کوئی ایسا میل پیدا نہیں ہو گا جو اس کے غیر موصل

ہونے کا مقتضی ہو، کیوں کہ دو متنافی میلیوں کا اجتماع محال ہے۔

تو وہ حال جس میں پہنچنے کا میل ہے، اس حال کے علاوہ ہو گا جس میں لوٹنے کا میل ہے۔ اور دونوں میلیوں میں سے ہر ایک آنی ہے۔ اس لیے کہ وصول ولا وصول آنی ہیں۔ وصول کی حالت اگر زمانی ہو اور منقسم ہو تو جس وقت وہ جسم ان دو طرفوں میں سے ایک میں ہو گا تو متنہی تک پہنچے والا نہیں ہو گا۔ یہ خلاف مفروض ہے۔

اور اسی طرح اس کے غیر موصل ہونے کی حالت میں کہا جائے گا اور جب ان دونوں میں سے ہر ایک آنی ہے تو ان دونوں آنوں کے درمیان ایک زمان کا ہونا ضروری ہے جس میں جسم حرکت نہ کرے ورنہ دونوں آنوں کا پے در پے ہونا لازم آئے گا تو زمانہ اجزاء لاتجزی سے مرکب ہو گا اور اس سے مسافت کے حرکت پر منطبق ہونے کے سب اجزاء لاتجزی سے مرکب ہونا لازم آئے گا۔ یہ خلاف مفروض ہے۔ معلوم ہوا کہ وہ حرکت جوزمانے کی حفاظت کرنے والی ہے مستقیمہ نہیں ہے تو مستدیرہ ہو گی اور یہ حرکت غیر منقطع ہو گی ورنہ زمانے کا انقطاع لازم آئے گا تو ثابت ہوا کہ فلک استدارہ پر ہمیشہ حرکت کرنے والا ہے۔ اور یہی مطلوب ہے۔

**ہدایت:** وہ دانہ جو پہاڑ کے گرنے کے وقت اور کی طرف پھینکا جائے تو اس کی حرکت سکون پر متنہی ہو گی لیکن وہ پہاڑ کی حرکت کے لیے مانع نہیں اس لیے کہ دانہ کا سکون آنی ہے اور پہاڑ کی حرکت زمانی ہے اور ان دونوں کے درمیان منافات نہیں۔ (بلکہ یہ کہا جائے گا کہ دانہ بالذات ساکن ہو گا اور پہاڑ کی حرکت سے بالعرض متحرک ہو گا)۔

**فصل ششم:** اس بارے میں کہ فلک متحرک بالارادہ ہے۔  
اس لیے کہ اس کی حرکت ذاتیہ اگر ارادی نہ ہو تو طبیعی یا قسری ہو گی، طبیعی ہونا جائز نہیں اس لیے کہ حرکت طبیعی نامناسب حالت سے بھاگنا اور مناسب حالت کا طلب کرنا ہے اور وہ حرکت مستدیرہ میں محال ہے۔ لیکن یہ کہ فرار ممکن نہیں تو اس لیے کہ وہ نقطہ، جس سے جسم حرکت مستدیرہ کے ساتھ حرکت کرتا ہے اس نقطہ سے، جسم کی حرکت، اسے اسی نقطہ کی طرف متوجہ کرتی ہے، اور شے سے بالطبع ایسا بھاگنا محال

ہے، جو اسی شے کی طرف متوجہ ہونا ہو۔ رہا یہ کہ وہ مناسب حالت کا طلب کرنا بھی نہیں ہے۔ تو اس لیے کہ طبیعت جب جسم کو حرکت سے مطلوب حالت تک پہنچائے تو اسے ساکن کر دیتی ہے اور حرکت متدریہ ایسی نہیں۔

اور قسری ہونا اس لیے جائز نہیں کہ قسر، طبع کے برخلاف ہوتا ہے تو جس گہے طبع نہیں وہاں قسر بھی نہیں۔

**فصل ہفتم:** اس بارے میں کہ فلک کی قوت محركہ کا مجرد عن المادہ ہونا ضروری ہے

اس لیے کہ فلک کی قوت محركہ غیر متناہی افعال پر قادر ہوتی ہے اور کوئی جسمانی قوت غیر متناہی افعال پر قادر نہیں تو فلک کا محرك قوت جسمانی نہیں۔

ہم نے کہا کہ قوت جسمانیہ غیر متناہی تحریکات پر قادر نہیں تو اس لیے کہ قوت جسمانیہ تجویزی کے قابل ہے اور ہر وہ قوت جو تجویزی کے قابل ہے اس کا ہر جزا یک شے پر قادر ہو گا اور ”کل“ ان اشیا کے مجموعہ پر، ورنہ ”جز“ تاثیر میں کل کے مساوی ہو جائے گا یہ خلاف مفروض ہے۔ اور جب ایسا ہو گا تو مجموعہ غیر متناہی پر قادر نہیں ہو گا اس لیے کہ اس کا جز یا تو مبدأ معین سے متناہی حصے پر قادر ہو گا یا غیر متناہی حصے پر۔ اور ثانی باطل ہے۔ اس وجہ سے کہ مجموعہ اس پر قادر ہو گا جو زائد ہے، تو غیر متناہی مرتب النظام پر زیادتی لازم آئے گی یہ خلاف مفروض ہے تو معلوم ہوا کہ ایک جز متناہی حصے پر قادر ہو گا اور دوسرا جزا سی کے مثل ہو تو مجموعہ غیر متناہی پر قادر نہیں ہو گا۔ اس لیے کہ متناہی کا متناہی سے انضمام لامتناہی کو واجب نہیں کرتا تو ثابت ہوا کہ جس پر قوت جسمانیہ قادر ہے وہ متناہی ہے۔

**فصل هشتم:** اس بارے میں کہ فلک کا محرك قریب قوت جسمانیہ ہے

اس لیے کہ تحریکات اختیار یہ ارادہ ہی سے واقع ہوتی ہیں تو یا تو تصور کلی سے واقع ہوتی ہیں یا جزئی سے۔ اول کی طرف کوئی سبیل نہیں اس لیے کہ تصور کلی کی نسبت تمام جزئیات کی طرف برابر ہے۔ تو ایسا نہ ہو گا کہ اس سے بعض جزئی حرکتیں ہوں بعض نہ

ہوں، ورنہ ترجمہ بلا مرنج لازم آئے گی۔

تو تحریکات جزئیہ کے مبدأ کے لیے جزئی تصورات ہوں گے، اور ہر وہ جس کے لیے کوئی تصور جزئی ہے وہ جسمانی ہے۔ اس لیے کہ صورت جزئیہ کبھی چھوٹی چھتی ہے اور کبھی بڑی چھتی ہے تو چھوٹائی بڑائی میں اختلاف یا تو دونوں صورتوں کی حقیقت کے مختلف ہونے کے سبب ہوگا، یا صغراً اور کبراً میں اس چیز کے مختلف ہونے سے ہوگا جس سے دونوں صورتیں ماخوذ ہیں، یا مدرک میں ان دونوں صورتوں کا محل مختلف ہونے کے سبب ہوگا۔

اول کی طرف کوئی سبیل نہیں اس لیے کہ ہم ایک ہی نوع کی دو صورتوں کے بارے میں کلام کر رہے ہیں۔ (مثلاً سونے کے دو چھوٹے بڑے پیالے فرض کیے تو دونوں کی حقیقت ایک ہے اور صورتیں مختلف) اور ثانی کی طرف کوئی سبیل نہیں اس لیے کہ وہ صورت جو صغراً اور کبراً میں مختلف ہے ضروری نہیں کہ خارج سے ماخوذ ہو (مثلاً ہم دو یا قوتی پہاڑوں کا تصور کریں تو ان کی صورت خارج سے ماخوذ نہیں ہو سکتی کیوں کہ خارج میں یا قوت کا پہاڑ نہیں) تو قسم ثالث متعین ہے، تو ان دونوں صورتوں میں سے بڑی اس کے علاوہ میں مرتبہ ہوگی جس میں چھوٹی مرتبہ ہے۔ تومدرک لامحالة وضع میں منقسم ہو جائے گا اور جس کا یہ حال ہو وہ جسمانی ہے اور یہی مطلوب ہے۔

### فن ثالث عنصریات میں

فصل اول: بساط عنصریہ میں (اور وہ چار ہیں) (۱) پانی (۲) زمین (۳) آگ (۴) ہوا۔

ان میں سے ہر ایک اپنی صورت طبیعیہ میں دوسرے کے مخالف ہے ورنہ ان میں ہر ایک باطنع دوسرے کے جیز کو مشغول کر دیتا اور تالی (یعنی دوسرے کے جیز کو مشغول کرنا) باطل ہے تو مقدم اسی کے مثال ہے۔

اور ان میں سے ہر ایک کون و فساد کو قبول کرنے والا ہے۔ اس لیے کہ پانی پتھر ہو جاتا ہے۔ اور پتھر گھل کر پانی ہو جاتا ہے، اور اسی طرح ہوا پانی ہو جاتی ہے جیسا کہ

پہاڑوں کی چوٹیوں پر دیکھا جاتا ہے کہ ہوا گاڑھی ہو جاتی اور پانی ہو کر دفعۃ ٹکنے لگتی ہے۔ اور پانی بھی بھاپ بنانے سے ہوا ہو جاتا ہے۔ اسی طرح ہوا آگ ہو جاتی ہے جیسا کہ لوہاروں کی بھٹیوں میں دیکھا جاتا ہے۔ اور آگ بھی ہوا ہو جاتی ہے۔ جیسا کہ چراغ میں مشاہدہ کیا جاتا ہے۔

اور ہم یہ بھی کہیں گے کہ کیفیات صورت طبیعیہ پر زائد ہیں اس لیے کہ عناصر سردی گرمی وغیرہ کیفیات میں بدلتے رہتے ہیں، اور خود ان کی صورت طبیعیہ باقی رہتی ہے۔ اگر کیفیات صورت طبیعیہ کا عین ہوتیں تو یہ حال ہوتا (کیفیات بدلتے کے باوجود بالذات صورت طبیعیہ کا باقی رہنا محال ہوتا)۔

**مزاج کی تعریف:** بساٹ جب مرکب میں جمع ہو جائیں اور بعض بعض دیگر میں اپنی قوت سے اثر کریں اور ان میں سے ہر ایک دوسری کی کیفیت کی تیزی کو توڑ دے تو ایک درمیانی کیفیت حاصل ہو گی جو مرکب کے اجزاء میں مشاہدہ اور ان کی متصاد کیفیات کے مابین ہو گی اسی کا نام مزاج ہے۔

#### فصل دوم: کائنات فضائیں۔

بادل اور بارش اور جوان دونوں سے متعلق ہیں ان کے پیدا ہونے کا سبب اکثری چڑھنے والی بھاپ کے اجزا کا کثیف ہو جانا ہے، کیوں کہ وہ ہوا جو پانی کے قریب ہوتی ہے وہ پانی سے ٹھنڈک کی کیفیت حاصل کرتی ہے۔ پھر وہ طبقہ زمہریہ جس سے سورج کی شعاع کی تاثیر منقطع ہوتی ہے ٹھنڈار ہتا ہے۔ توجہ بھاپ اپنے چڑھنے میں اس طبقہ زمہریہ تک پہنچتی ہے ٹھنڈک کے سبب کثیف ہو جاتی ہے اگر ٹھنڈک قوی نہ ہو تو وہ مجتمع ہو جاتی ہے اور ٹکنے لگتی ہے۔ مجتمع کو بادل۔ ٹکنے والی کو بارش کہتے ہیں اور اگر ٹھنڈک قوی ہو تو یا تو ٹھنڈک سحاب کے مجتمع ہونے سے پہلے سحاب کے اجزاء تک پہنچ گی یا نہیں اگر اس کے مجتمع ہونے سے پہلے پہنچ تو سحاب <sup>فلان</sup>(رف) ہو کر گرنے لگتا ہے اور اگر نہ پہنچ تو سحاب اولا ہو کر گرنے لگتا ہے۔

جب بھاپ طبقہ باردہ تک نہ پہنچے تو اگر کثیر ہو تو کبھی برستا بادل ہو جاتی ہے اور کبھی (برستا بادل) نہیں ہوتی، تو اس کو ضباب (کھرا، کہیسا) کہتے ہیں۔

اگر بھاپ تھوڑی ہو اور اسے ٹھنڈک لگے تو اگر جم جائے تو پالا ہے نہ جسے تو شیشم ہے۔

اور رہی رعد (کڑک) اور برق (بجلی) تو ان دونوں کا سبب یہ ہے کہ دھواں جب بلندی کی طرف چڑھتا ہے تو وہ بادل کو سختی سے چرتا ہے تو اس کے چیرنے سے ایک خوفناک آواز ہوتی ہے یہی رعد ہے۔ اگر دخان حرکت سے مشتعل ہو (چکے) تو وہ برق اور صاعقہ ہے۔

اور رہی ریاح (آندھی) تو کبھی اس کا سبب یہ ہے کہ بادل جب ٹھنڈک کی کثرت کے سبب ثقل ہو جاتا ہے تو نیچے کی طرف مندفع ہوتا ہے تو متحرک ہوا (آندھی) پیدا ہوتی ہے۔ اور کبھی عرض میں مندفع ہونے کے سبب بادل ایک جانب سے دوسری جانب جانے لگتا ہے تو ہوا پیدا ہوتی ہے۔ اور کبھی کسی جہت میں تخلل کے ساتھ ہوا کے پھیلنے کے سبب پیدا ہوتی ہے۔ اور کبھی چڑھتے ہوئے دھوئیں کی ٹھنڈک اور اس کے اترنے کے سبب ہوتی ہے۔

**لُو:** یا تو اس لیے ہوتی ہے کہ خود ہوا آفتاب کی شعاعوں سے گرم اور پتی ہوئی بن جاتی ہے یا گرم زمین پر گزرنے کے سبب گرم ہو جاتی ہے۔

**قوس قزح:** یہ چھوٹے چھوٹے متندیر اجزاء میں آفتاب کی روشنی کے مرسم ہونے سے پیدا ہوتا ہے اور اس کے رنگوں کا اختلاف آفتاب کی روشنی کے مختلف ہونے اور مختلف بدیلوں کے رنگوں کے اختلاف کے سبب ہوتا ہے۔

**ہالہ:** چھوٹے چھوٹے متندیر اجزاء میں چاند کی روشنی کے مرسم ہونے سے پیدا ہوتا ہے۔

**شہاب:** اس کا سبب یہ ہے کہ دھواں جب حیزنار تک پہنچ اور لطیف ہو تو اس میں آگ مشتعل ہو جاتی ہے، تو وہ ناریت سے بدل جاتا ہے، اور تیزی سے بھڑکتا ہے، یہاں تک کہ بجھتا سانظر آتا ہے۔

**زلزلہ اور چشمیوں کا پھوٹنا:** بھاپ جب زمین میں محبوس ہو جاتی ہے تو کسی جہت کی طرف مائل ہو جاتی ہے اسے ٹھنڈک پہنچتی ہے تو بخاری اجزاء کے مختار ہونے

کے سبب پانی سے بدل جاتی ہے جب بھاپ کم ہو۔ جب زیادہ ہواں حد تک کہ زمین اسے سموں سکے توز میں پھٹ جاتی ہے اور اس سے چشمے پھوٹ پڑتے ہیں۔ اور جب بھاپ گاڑھی ہو جائے اس حد تک کہ زمین کے سوراخوں میں نفوذ نہ کر پائے۔ تو مجتمع ہو جاتی ہے اور نفوذ نہ ہونے کی سبب زمین تھرا تھرا اٹھتی ہے۔ (اور زلزلہ پیدا ہو جاتا ہے)

**فصل سوم: مَعَادِن میں۔** بخار اور دخان جو زمین میں محبوس ہو جاتے ہیں جب زیادہ نہ ہوں تو کم اور کیف میں مختلف اختلاطات سے مختلط ہوتے ہیں تو اس سے اجسام معدنیہ پیدا ہوتے ہیں، اگر بخار دخان پر غالب ہو تو اس سے یشب، پور، سیماب، ہر تال اور رانگا وغیرہ شفاف جو اہر پیدا ہوتے ہیں۔ اور اگر دخان زیادہ ہو تو اس سے نمک، پھنکری، گندھک، اور نوشادر پیدا ہوتے ہیں۔ پھر ان میں سے بعض کے بعض کے ساتھ ملنے سے اجسام ارضیہ (سونا، چاندی، پیتھل، تانبہ وغیرہ) پیدا ہوتے ہیں۔

**فصل چہارم: نبات میں۔** نبات کے لیے ایک غیر شعوری قوت ہے، جس سے اطراف میں نبات کی حرکتیں اور مختلف آلات سے مختلف افعال صادر ہوتے ہیں اسے نفس نباتی کہا جاتا ہے۔ نفس نباتی جسم طبعی آئی کا کمال اول ہے صرف اس جہت سے کہ وہ پیدا ہوتا، بڑھتا اور غذا حاصل کرتا ہے۔

نبات کے لیے ایک قوت غاذیہ ہے، یہ وہ قوت ہے جو دوسرے جسم کو اس جسم کی مشابہت کی طرف بدلتی ہے، جس میں یہ قوت غاذیہ ہوتی ہے تو اسے اس جسم سے ملادیتی ہے، اس حصے کے بدلے جو حرارت کے سبب اس جسم سے گھل جپا ہے۔ اور نبات کے لیے ایک قوت نامیہ ہے، یہ وہ ہے جو اس جسم میں زیادتی کرتی ہے جس میں یہ قوت ہے۔ اس کے اطراف طول و عرض و عمق میں زیادتی کرتی ہے، یہاں تک کہ کمال نشوونما ایک تناسب طبعی کو پہنچ جائے۔

اور نبات کے لیے ایک قوت مُوَلِّدہ ہے۔ یہ وہ قوت ہے جو اس جسم سے ایک جزیتی ہے جس میں وہ قوت ہے اور اسے اسی جیسے دوسرے جسم کے لیے مادہ

اور مبدأ بنادیتی ہے۔

**قوت غاذیہ**، غذا کو جذب کرتی ہے، اسے روکتی اور اسے ہضم کرتی ہے اور اس کی گندگی کو دفع کرتی ہے۔ تو غاذیہ کے چار خادم ہیں (۱) قوت جاذبہ (۲) قوت ماسکہ (۳) قوت ہاضمہ (۴) قوت دافعہ للشفل۔ گندگی دفع کرنے والی قوت۔

**قوت نامیہ غاذیہ** سے پہلے اپنے عمل سے باز آ جاتی ہے اور غاذیہ، اپنا کام کرتی رہتی ہے یہاں تک کہ عاجز ہو جائے تو اسے موت عارض ہو جاتی ہے۔

**فصل پنجم** : حیوان میں، یہ نفس حیوانی کے ساتھ مختص ہے اور نفس حیوانی جسم طبعی آلی کامال اول ہے اس جہت سے کہ وہ جزئیات جسمانیہ کا دراک کرتا ہے اور ارادہ سے حرکت کرتا ہے۔ تو اس کے لیے ایک قوت مدرکہ اور ایک قوت محركہ ہے۔

**قوت مدرکہ ظاہر میں ہو گی یا باطن میں**۔ جو ظاہر میں ہے وہ پانچ ہے: (۱) سمع (۲) بصر (۳) شم (۴) ذوق (۵) لمس۔

جو باطن میں ہے وہ بھی پانچ ہے: (۱) حس مشترک (۲) خیال (۳) وہم (۴) حافظہ (۵) متصرفہ۔

**حس مشترک**: وہ قوت ہے جو دماغ کے بطن اول کے شروع میں مرتب ہے وہ حواس ظاہرہ میں چھپنے والی تمام صورتوں کو قبول کرتی ہے۔ اور یہ قوت بصر کے علاوہ ہے۔ اس لیے کہ ہمیں گرنے والا قطرہ، خط مستقیم اور تیزی سے گھونٹے والا نقطہ، خط مستدیر نظر آتا ہے۔ اور ان دونوں کی تصویر بصر میں نہیں، اس وجہ سے کہ بصر میں مقابل کے علاوہ کوئی صورت نہیں چھپتی اور مقابل قطرہ اور نقطہ ہے جب ایسا ہے تو ان کا ارتسام کسی دوسری ہی قوت میں ہے اور وہی حس مشترک ہے۔

**خیال**: وہ قوت ہے جو بطن اول کے اخیر میں مرتب ہے، تمام محسوسات کی صورتوں کی حفاظت کرتی ہے اور غائب ہونے کے بعد ان کی مثالیں پیش کرتی ہے اور وہ حس مشترک کا خزانہ ہے۔

**وہم**: وہ قوت ہے جو دماغ کے بطن اوسط کے اخیر میں مرتب ہوتی ہے، ان

معانی جزئیہ کا جو محسوسات میں موجود ہیں ادراک کرتی ہے۔ جیسے بکری کی وہ قوت جو اس بات کا فیصلہ کرتی ہے کہ بھیڑیا سے بھاگ جائے، اور اپنے بچ پر رحم کیا جائے۔  
حافظہ: وہ قوت ہے جو دماغ کے بطن اخیر کے شروع میں مرتب ہے۔ اور محسوسات میں موجود ان معانی جزئیہ غیر محسوسہ کی حفاظت کرتی ہے جن کا ادراک قوت وہی ہے کرتی ہے۔ اور یہ قوت وہی ہے کا خزانہ ہے۔

متصرفہ: وہ قوت ہے جو دماغ کے بطن اوسط میں مرتب ہے اور خیال میں جو محسوسات کی صورتیں، یا حافظہ میں جو معانی جزئیہ ہیں ان میں سے بعض کے ساتھ ملانا اور بعض کو بعض سے جدا کرنا قوت متصرفہ کا کام ہے۔  
قوت محکمہ: کی دو قسمیں ہیں (۱) باعثہ (۲) فاعلہ۔

باعثہ: وہ قوت ہے کہ جب خیال میں کوئی ایسی صورت چھپ جائے جو مطلوب ہو یا جس سے بھاگ جائے تو یہ فاعلہ کو تحریک پر آمادہ کرتی ہے اور وہ اگر فاعلہ کو ایسی تحریک پر آمادہ کرے جس سے مفید یا مضر خیالی اشیا کو حصول لذت کے لیے طلب کیا جاتا ہے تو اسے قوت شہوانیہ کہا جاتا ہے۔

اور اگر ایسی تحریک پر ابھارے جس سے مفید یا مضر خیالی شے کو حصول غلبہ کے لیے دفع کیا جاتا ہے تو اسے قوت غضبیہ کہا جاتا ہے۔

قوت فاعلہ: وہ ہے جو عضلات کو تحریک پر آمادہ کرے۔

فصل ششم: انسان میں۔ انسان نفس ناطقہ کے ساتھ مختص ہے۔  
نفس ناطقہ: جسم طبعی آلی کا کمال اول ہے اس جہت سے کہ وہ امور کلیہ کا ادراک کرتا ہے اور فکری افعال کرتا ہے۔

اس کے لیے ایک قوت عاقله ہے جس سے تصورات یا تصدیقات کا ادراک کرتا ہے۔

اور ایک قوت عاملہ ہے جس کے سبب نفس ناطقہ اپنی مخصوص آرائے تقاضے کے مطابق غور و فکر سے بدن انسان کو جزئی افعال کی طرف حرکت دیتا ہے۔

قوت عاقله کے اعتبار سے نفس کے چار درجے ہیں۔

**درجہ اول:** یہ ہے کہ نفس تمام معقولات سے خالی ہو اور اس میں معقولات کی استعداد و قابلیت ہو، یہ عقل ہیولانی ہے۔

**درجہ دوم:** یہ ہے کہ نفس کے لیے معقولات بعد یہیہ حاصل ہوں اور نفس بدیہیات سے نظریات کی طرف منتقل ہونے کے قابل و مستعد ہو۔ اور یہ عقل بالملکہ ہے۔

**درجہ سوم:** یہ ہے کہ اس کے لیے معقولات حاصل ہوں لیکن بالفعل ان کا مشاہدہ نہ کرتا ہو بلکہ اس کے پاس جمع ہوں۔ اور یہی عقل بالفعل ہے۔

**درجہ چہارم:** یہ ہے کہ وہ اپنے معقولات حاصلہ کا مشاہدہ کرے اور یہی عقل مطلق ہے اور اس کے معقولات کو عقل مستفادہ کہا جاتا ہے۔ پھر عقل بالملکہ اگر انہائی عمداً اور لطیف ہو تو اسے قدسیہ کہا جاتا ہے۔

**قوت عاقله مجرد عن المادہ** ہے۔ اس لیے کہ اگر وہ مادی ہو تو وہ اشارہ حسیہ کے قابل ہوگی۔ تو یا تو منقسم نہیں ہوگی مانقصم ہوگی۔ اول کی طرف کوئی سبیل نہیں اس لیے کہ جو اشارہ حسیہ کے قابل ہے وہ منقسم ہے اس طور پر جو جزء لا تجزی کی نفی میں گزرا۔ اور ثانی کی طرف بھی کوئی سبیل نہیں اس لیے کہ اس کے معقولات اگر بسیط ہوں تو بسیط کا انقسام لازم آئے گا اس لیے کہ نفس کے دو جزوں میں سے ایک میں حلول کرنے والا دوسرا جسم میں حلول کرنے والے کے علاوہ ہوگا۔

اور اگر معقولات مرکب ہوں تو ہر مرکب بسائط ہی سے مرکب ہوتا ہے تو ان بسائط کا منقسم ہونا لازم آئے گا۔ یہ خلاف مفروض ہے۔

اور ہم یہ بھی کہیں گے کہ تعقل جسمانی آله سے نہیں ہے ورنہ اس کے لیے ضعف بدن سے درمانگی عارض ہوگی حالانکہ ایسا نہیں کیوں کہ بدن تو چالیس سال بعد گھٹنے لگتا ہے اور قوت عاقله وہیں سے کامل ہونا شروع ہوتی ہے۔

**نفوس ناطقہ حادث ہیں:** اس لیے کہ اگر وہ بدن سے پہلے موجود ہوں تو ان کے درمیان اختلاف یا تواہیت کے سبب ہوگا یا لوازم ماہیت کے سبب یا عارض ماہیت کے سبب جو ماہیت سے جدا ہو سکتے ہیں۔

ماہیت اور اس کے لوازم کے سبب ہونا جائز نہیں اس لیے کہ وہ مشترک ہیں اور مابہ الاشتراک مابہ الامتیاز کے علاوہ ہو گا۔

عوارض مفارقه کے سبب ہونا بھی جائز نہیں، اس لیے کہ عوارض مفارقه شے کو محض قابل کے سبب لاحق ہوتے ہیں، اس لیے کہ ماہیت لذاتیہ عوارض کی مستحق نہیں ورنہ عارض لازم ہو جائے۔ اور نفس کے لیے قابل بدن ہی ہے، توجہ بدن موجود نہیں ہوں گے تو نفوس بھی موجود نہیں ہوں گے، تو بدیہی طور پر حادث ہوں گے۔

## تیسرا قسم الہیات میں

### اور وہ تین فنون پر مشتمل ہے

**فن اول: وجود کی تقسیمات میں۔** اور وہ سات فصلوں پر مشتمل ہے:  
**فصل اول: کلی اور جزئی میں۔** کلی واحد بالعدد نہیں ورنہ بعینہ شے واحد بالعدد اعراض متفاہہ سے موصوف ہو گی۔ جیسے اس کا سیاہ اور سفید ہونا۔ یہ خلاف مفروض ہے بلکہ وہ نفس میں اور اک کیا جانے والا ایک معنی ہے جو اپنے جزئیات خارجی میں سے ہر ایک کے مطابق ہے، باس معنی کہ جو نفس میں ہے اگر اشخاص خارجیہ میں سے کسی شخص میں پایا جاتا تو وہ معنی نفس بغیر کسی تفاوت کے بعینہ وہی شخص ہوتا۔  
 رہی جزئی تو وہ اپنے تشخصات سے متعین ہوتی ہے جو طبیعت کلیہ پر زائد ہیں۔ اس لیے کہ ہر کلی اس حیثیت سے کہ وہ کلی ہے اس کا نفس تصور کثیرین کے درمیان شرکت سے مانع نہیں۔ اور شخص اس حیثیت سے کہ وہ شخص ہے شرکت سے مانع ہے تو تشخص طبیعت کلیہ پر زائد ہے۔

**فصل دوسرہ: واحد اور کثیر میں۔** واحد اس پر بولا جاتا ہے جو اس جہت سے منقسم نہ ہو جس جہت سے اسے واحد کہا جاتا ہے، یہ کبھی واحد بالجنس ہوتا ہے جیسے

انسان اور فرس، کبھی واحد بالنوع ہوتا ہے جیسے زید و عمر کبھی واحد بالمجموع ہوتا ہے جیسے روئی اور برف، کبھی واحد بالموضوع ہوتا ہے، جیسے کاتب اور ضاحک اور کبھی واحد بالعدد ہوتا ہے۔ اور یہ کبھی واحد غیر حقیقی ہوتا ہے اور اس وقت کبھی واحد بالاتصال ہوتا ہے اور واحد بالاتصال وہ ہے جو متشابہ اجزاء کی طرف منقسم ہو جیسے پانی۔ اور کبھی واحد بالترکیب ہوتا ہے۔ واحد بالترکیب وہ ہے جس کے لیے بالفعل کثرت ہو۔ جیسے گھر، اور کبھی واحد حقیقی ہوتا ہے اور واحد حقیقی وہ ہے جو بالکل منقسم نہ ہو۔ اور رہا کشیر تو وہ جو واحد کے مقابل ہو۔

**ہدایت:** دو امر کبھی متقابل ہوتے ہیں اور یہ متقابلان وہ ہیں جو ایک شے میں ایک ہی جہت سے جمع نہ ہوں۔ ان کی چار قسمیں ہیں:

**اول ضدان:** ضدان وہ ہیں جو وجودی، غیر متضادیں ہوں۔ جیسے سیاہی اور سفیدی۔

**ثانی متضادیان:** وہ ایسے دو وجودی ہیں جن میں ہر ایک دوسرے کی بہ نسبت سمجھا جائے۔ جیسے ابُوت، اور سُوت۔

**ثالث: متقابلان بالعدم والملکہ:** وہ دونوں ایسے امر ہیں کہ ان میں سے ایک وجودی اور دوسرا عدمی ہے۔ لیکن ان دونوں میں ایسے موضوع کا اعتبار کیا جاتا ہے جو اس وجودی کے لیے قابل ہو۔ جیسے بصر اور عملی۔ علم اور جہل۔

**رائع: متقابلان بالسلب والابیجاب،** جیسے فریست اور لا فریست۔ اور یہ قابل ذہن میں ہوتا ہے، وجود خارجی میں نہیں۔

**فصل سوم:** مُتَقَدِّم اور مُتَّاخِر میں۔

رہا مُتَقَدِّم تو وہ پانچ چیزوں پر بولا جاتا ہے:

**اول: متقدم بالزمان:** اور یہ ظاہر ہے۔

**دوم: متقدم بالطبع:** یہ وہ ہے کہ مُتَّاخِر کا وجود مُتَقَدِّم کے بغیر ممکن نہ ہو اور متقدم کا وجود متاخر کے بغیر ممکن ہو۔ جیسے واحد کا تقدم اثنین پر۔

**سوم: متقدم بالشرف:** جیسے حضرت ابو بکر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا تقدم حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ پر۔

**چہارم: متقدم بالرتبہ:** یہ وہ ہے کہ ایک محدود معین مبدأ سے قریب تر ہو جیسے مسجد میں صفوں کا ترتیب محراب کے لحاظ سے ہوتا ہے۔

**پنجم: متقدم بالعلیت:** جیسے یہ کی حرکت کا تقدم قلم کی حرکت پر۔ اور رہا مٹا گھر۔ تو وہ اس پر بولا جاتا ہے جو متقدم کے مقابل ہو۔

**فصل چھارم: قدیم اور حادث میں۔**

**قدیم بالذات:** وہ ہے جس کا وجود اس کے غیر سے نہ ہو۔

**قدیم بالزمان:** وہ ہے جس کے زمانے کی ابتداء ہو۔

**حادث بالذات:** وہ ہے جس کا وجود اس کے غیر سے ہو۔

**حادث بالزمان:** وہ ہے جس کے زمانے کی ابتداء ہو اور ایک وقت ایسا رہا جو جس میں وہ موجود نہ رہا ہو۔ پھر وہ وقت گزرنگیا ہوا اور دوسری وقت آیا ہو جس میں وہ موجود ہوا ہو۔

ہر حادث زمانی کسی مادہ اور مدت کے بعد ہو گا۔ اس لیے کہ حادث زمانی کے وجود کا امکان اس کے ”وجود“ پر سابق ہو گا۔ ورنہ اس سے پہلے ممکن نہ رہا ہو گا بعد میں ممکن ہوا ہو گا تو شے کا امتناع ذاتی سے امکان ذاتی کی طرف بدلنا لازم آئے گا۔ یہ خلاف مفروض ہے۔

اور وہ امکان وجودی ہے اس وجہ سے کہ ہمارے قول امکانہ لا اور ہمارے قول لا امکان لہ کے درمیان کوئی فرق نہیں۔ تو اگر عدمی ہو تو ممکن ممکن نہیں رہے گا۔ یہ خلاف مفروض ہے۔

اور امکان قائم بنفسہ ہو گا یا نہیں۔ قائم بنفسہ ہونا جائز نہیں، اس لیے کہ امکان وجود تو اسی کے لحاظ سے ہے جس کے لیے امکان وجود ہے تو امکان قائم بنفسہ نہیں ہو گا تو کسی محل کے ساتھ قائم ہو گا۔ اور وہ محل ماؤڈہ ہے۔

**فصل پنجم: قوت اور فعل میں، قوت وہ شے ہے جو دوسرے میں تغیر کا مبدأ ہواں حیثیت سے کہ وہ دوسرے ہے۔**

وہ تمام آثار و افعال جو اجسام سے عادتِ مستمرہ محسوسہ میں صادر ہوتے ہیں (جیسے این و کیف اور حرکت و سکون کے ساتھ مختص ہونا) کسی ایسی قوت سے صادر ہوتے ہیں جو جسم میں موجود ہے، اس لیے کہ وہ آثار و افعال یا تواں جسم کے جسم ہونے کے سبب ہوں گے، یا امور اتفاقیہ کے سبب، یا کسی ایسی قوت کے سبب ہوں گے جو جسم میں موجود ہے۔

اول باطل ہے ورنہ تمام اجسام ان آثار میں مشترک ہو جائیں گے۔ اور ثانی بھی باطل ہے ورنہ وہ دائیٰ یا اکثری نہیں ہوں گے، اس لیے کہ امور اتفاقیہ نہ دائیٰ ہوتے ہیں اور نہ اکثری تواں کے آثار بھی نہ دائیٰ ہوں گے نہ اکثری۔ تو وہ آثار جسم میں موجود کسی قوت کے سبب ہوں گے۔

**فصل ششم: علت اور معلول میں۔ علت اس شے کو کہتے ہیں جس کا وجود فی نفسم ہو، پھر اس کے وجود سے اس کے غیر کا وجود حاصل ہو۔**  
علت کی چار قسمیں ہیں (۱) علت مادی (۲) علت صوری (۳) علت فاعلی (۴) علت غائی۔

**علت مادی:** وہ ہے جو معلول کا جز ہو لیکن اس کے ساتھ معلول کا وجود با فعل ضروری نہیں۔ جیسے مٹی کو زہ کے لیے۔

**علت صوری:** وہ ہے جو معلول کا جز ہو لیکن اس کے ساتھ معلول کا با فعل موجود ہو نا ضروری ہے۔ جیسے صورت کو زہ کے لیے۔

**علت فاعلی:** وہ ہے جس سے معلول کا وجود ہو جیسے کوزہ گر کو زہ کے لیے۔

**علت غائی:** وہ ہے جس کے لیے معلول کا وجود ہو۔ جیسے وہ غرض جو کوزہ سے مطلوب ہے۔

**علت فاعلی جب بسیط ہو تواں سے ایک سے زیادہ صادر ہونا محال ہے۔**

اس لیے کہ ہر وہ جس سے دواڑ صادر ہوں وہ مرکب ہے۔ اس لیے کہ شے کا ایک اثر کے لیے مصدر ہونا دوسرے اثر کے لیے مصدر ہونے کے علاوہ ہے۔ تو ان دونوں مفہوموں (یعنی دونوں مصدریتوں) کا مجموعہ یا ان میں سے ایک اگر مصدر کی ذات میں داخل ہو تو اس کی ذات میں ترکیب لازم آئے گی۔ (یہ خلاف مفروض ہے) اور اگر (مصدر کی ذات سے) خارج ہوں تو مصدر ان مصدریتوں کے لیے بھی فاعل و مصدر ہو گا تو اس مفہوم کے لیے مصدر ہونا اس مفہوم کے لیے مصدر ہونے کے علاوہ ہو گا تو لامحالہ ایسی حد تک ممکن ہو گا جس سے ذات میں ترکیب اور کثرت لازم آئے۔

**معلوم کا وجود** اس کی علت تامہ کے پائے جانے کے وقت واجب ہے، یعنی ان تمام امور کے تحقیق ہونے کے وقت جو اس کے تحقیق میں معتبر ہیں۔ اس لیے کہ وہ اگر اس وقت بھی لازم الوجود نہ ہو تو اس وقت یا تو وہ ممتنع الوجود ہو گا۔ یہ محال ہے ورنہ وجود میں نہ آتا۔ یا ممکن الوجود ہو گا تو کسی ایسے منح کا محتاج ہو گا جو اسے قوت سے فعل کی طرف نکالے تو وہ تمام امور جو اس کے وجود میں معتبر تھے حاصل نہ ہٹھرے۔ حالاں کہ ہم نے انہیں حاصل فرض کیا ہے۔ یہ خلاف مفروض ہے۔ تو ظاہر ہوا کہ معلوم کا وجود علت تامہ کے تحقیق ہونے کے وقت واجب ہے تو وہ واجب لغیرہ ممکن بالذات ہو گا۔ اس لیے کہ اگر ہم اس کی مہیت کا اعتبار کریں اس حیثیت سے کہ وہ مہیت ہے تو اس کے لیے نہ وجود ضروری ہو گا نہ عدم۔

**ہدایت:** شے کا موجود ہونا اس شے میں علت کی تاثیر کے منافی نہیں اس لیے کہ شے جب معدوم ہو پھر پائی جائے تو علت (فاعلیہ) اس کے وجود کا افادہ کرنے سے اس شے کے عدم کی حالت میں موصوف ہو گی یا وجود کی حالت میں، یادوں حالتوں میں۔ عدم کی حالت میں یادوں حالتوں میں افادہ وجود کرنا جائز نہیں ورنہ وجود و عدم کا اجتماع لازم آئے گا۔ یہ خلاف مفروض ہے۔ تو متعین ہو گیا کہ مفاد کے موجود ہونے کی حالت میں اس کے وجود کا افادہ کرے گی تو شے کا موجود ہونا اس کے معلوم ہونے

کی منافی نہیں۔

**فصل هفتم:** جوہر اور عرض میں۔ ہر موجود یا تو مختص ہو گا کسی ایسی شے کے ساتھ جو اس میں سرایت کیے ہوئے ہو۔ یا نہیں ہو گا۔ توجہ قسم اول ہو تو سرایت کرنے والے کو حال اور جس میں سرایت کیے ہوئے ہو اسے محل کہتے ہیں۔ اور ان میں سے ہر ایک کو دوسرے کی احتیاج ہونا ضروری ہے۔ ورنہ حلول ممتنع ہو گا۔ اب یا تو محل محتاج ہو گا حال کا، تو محل کو ہیوں اور حال کو صورت کہیں گے، یا بر عکس ہو گا۔ (یعنی حال محتاج ہو گا محل کا) تو محل کو موضوع اور حال کو عرض کہیں گے۔

اور جب یہ ثابت ہو گیا تو ہم کہیں گے کہ جوہر وہ ماہیت ہے کہ جب خارج میں پائی جائے تو موضوع میں نہ ہو۔

ہماری تعریف سے واجب الوجود جوہر کی تعریف میں داخل نہ ہو گا اس لیے کہ اس کے لیے وجود کے علاوہ کوئی ماہیت نہیں۔

**عرض وہ ہے جو موضوع میں موجود ہو۔**

جوہر اگر محل ہو تو وہ ہیوں ہے۔ اور اگر حال ہو تو صورت ہے۔ اور اگر نہ حال ہو نہ محل تو اگر جوہر ان دونوں سے مرکب ہو تو وہ جسم ہے۔ اور اگر ایسا نہ ہو تو اگر وہ اجسام کے ساتھ متعلق ہو کر تدبیر و تصرف کرے تو نفس ہے۔ ورنہ عقل ہے۔

اور جوہر ان اقسام خمسہ کے لیے جنس نہیں ہے اس لیے کہ اگر جنس ہو تو وہ جو جوہر کے تحت داخل ہو جنس اور فصل سے مرکب ہو گا۔ حالاں کہ ایسا نہیں ہے اس لیے کہ نفس ان دونوں سے مرکب نہیں ہے۔ اس لیے کہ نفس ماہیت بسیطہ کا تعلق کرتا ہے تو وہ مرکب نہیں ہو گا ورنہ اس میں ماہیت بسیطہ کا انقسام لازم آئے گا۔ یہ خلاف مفروض ہے۔

**عرض:** اس کی نو قسمیں ہیں: (۱) کم (۲) کیف (۳) این (۴) مت (۵) اضافت (۶) مک (۷) وضع (۸) فعل (۹) انفعال۔

(۱) کم: وہ ہے جو مساوات اور لا مساوات کو لذاتِ قبول کرے جیسے عدد۔ اس کی دو قسمیں ہیں۔ (۱) کم متعلق (۲) کم متعلق (اس کی دو قسمیں ہیں) کم متعلق قار الذات۔ وہ مقدار ہے جیسے خط اور سطح۔ کم متعلق غیر قار الذات۔ یہ زمان ہے۔

(۲) کیف: شے کی وہ ہیئت جو لذاتِ نہ قسمت کی مقتضی ہے نہ نسبت کی۔ کیف کی چند قسمیں ہیں: (۱) کیفیات محسوسہ راستہ جیسے شہد کی مٹھاں اور سمندر کے پانی کی نمکین۔

(۲) غیر راستہ جیسے شرمندہ کی سرخی اور خوف زدہ کی زردی۔

(۳) کیفیات نفسانیہ، ان کی دو قسمیں ہیں: (۱) حالات جیسے ابتداء خلقت میں کتابت اور (۲) نیکات، جیسے پختگی کے بعد کتابت اور علم وغیرہ۔

(۴) کیفیات استعدادیہ، وہ دفع ہے جیسے سخت ہونا، اور انفعال جیسے نرم ہونا۔

(۵) وہ کیفیات جو کمیات کے ساتھ مختص ہیں، جیسے مثلث ہونا، مربع ہونا، زوج ہونا، اور فرد ہونا۔

(۳) آئین: شے کی وہ حالت ہے جو کسی مکان میں ہونے کے سبب شے کو عارض ہو۔

(۲) مت: وہ حالت ہے جو کسی زمان میں ہونے کے سبب شے کو عارض ہو۔

(۵) اضافت: وہ ایک مکرر نسبتی حالت ہے۔ (جیسے ابوۃ اور بنوۃ)

(۶) ملک: وہ حالت ہے جو شے کو اس کے سبب حاصل ہو جو اسے گھیرے ہو، اور اس کے منتقل ہونے سے منتقل ہو۔ جیسے انسان کا عمامہ و قمیص پوش ہونا۔

(۷) وضع: وہ ہیئت ہے جو شے کو اس کے اجزاء کی ایک دوسرے کی طرف نسبت ہونے اور امور خارجی کی طرف نسبت ہونے سے حاصل ہوتی ہے جیسے قیام و قعود۔

(۸) فعل: وہ حالت ہے جو شے کو دوسرے میں اثر کرنے سے حاصل ہوتی ہے جیسے کاٹنے والا جب تک کاٹتا رہے۔

(۹) انفعال: وہ ہیئت ہے جو شے کو اپنے غیر کا اثر قبول کرنے سے حاصل ہوتی ہے

ہے۔ جیسے گرم ہونا جب تک کہ گرم ہوتی رہے۔

## فن ثانی

### صانع عالم اور اس کی صفات کے علم میں اور وہ دس فصلوں پر مشتمل ہے

فصل اول: واجب لذاتہ کے اثبات میں۔

واجب لذاتہ وہ ہے جو خود اپنی ذات کے اعتبار سے عدم کے قابل نہ ہو۔

اس کی دلیل یہ ہے کہ اگر کائنات میں کوئی موجود واجب لذاتہ نہ ہو تو اس سے محال لازم آئے گا، اس لیے کہ تمام موجودات اس وقت ایک ایسا مجموعہ ہوں گے جو ایسے آحاد سے مرکب ہو جن میں کا ہر ایک ممکن لذاتہ ہے۔ تو کسی علت خارجیہ کے محتاج ہوں گے اور اس بات کا علم بدیہی ہے۔ اور وہ موجود جو تمام ممکنات سے خارج ہو واجب لذاتہ ہے۔ تو واجب الوجود کا وجود اس کے نہ ماننے کی تقدیر پر لازم آئے گا۔

یہ محال (خلاف مفروض) ہے تو اس کا وجود ضروری ہے۔

فصل دوم: اس بارے میں کہ واجب الوجود کا وجود عین ذات ہے۔

اس لیے کہ اس کا وجود اگر اس کی حقیقت پر زائد ہو تو اس کے لیے عارض ہو گا، اور اگر اس کے لیے عارض ہو تو وجود اس حیثیت سے کہ وجود ہے غیر کا محتاج ہو جائے گا تو ممکن لذاتہ ہو گا۔ تو اس کے لیے کوئی مؤثر ضروری ہو گا۔ اور وہ مؤثر اگر خود وہی حقیقت ہو تو لازم آئے گا کہ مؤثر اپنے وجود سے پہلے موجود ہے۔ اس لیے کہ شے کی علت موجودہ کا وجود میں معلوم پر مقدم ہونا ضروری ہے تو شے اپنی ذات سے پہلے موجود ہو گی، یہ خلاف مفروض ہے۔

اور اگر مؤثر اس ماہیت کا غیر ہو تو واجب لذاتہ کا وجود میں غیر کا محتاج ہونا لازم آئے گا۔ یہ محال ہے۔

فصل سوم: اس بارے میں کہ وجوب وجود اور اس کا تعین عین ذات ہے۔

اول اس لیے کہ وجوب وجود اگر اس کی حقیقت پر زائد ہو تو اس کی ذات کا معلوم ہو گا۔ اور علت کا جب تک وجوب وجود نہ ہو اس کا معلوم کو ایجاد کرنا محال ہے۔ اور وہ وجوب، وجوب بالذات ہے، بدیہی طور پر، تو وجوب الوجود اپنی ذات سے پہلے ہو گا اور یہ محال ہے۔

اور رہاثانی تو اس لیے کہ اس کا تعین اگر اس کی حقیقت پر زائد ہو تو اس کی ذات کا معلوم ہو گا، اور علت جب تک متعین نہ ہو، موجود نہ ہوگی تو تعین اس کی ذات سے پہلے حاصل ہو گا۔ (یہ خلاف مفروض ہے) یہ محال ہے۔

#### فصل چھارم: توحید واجب الوجود میں۔

اس لیے کہ اگر ہم دو موجود واجب الوجود فرض کریں تو وہ دونوں واجب الوجود ہونے میں مشترک، اور دوسرے کسی امر سے ممتاز ہوں گے۔ اور مابہ الامتیاز یا تو تمام حقیقت ہو گا یا نہیں ہو گا۔ اول کی طرف کوئی سبیل نہیں اس لیے کہ امتیاز اگر تمام حقیقت سے ہو تو وجوب الوجود اپنے اشتراک کے سبب ان دونوں میں سے ہر ایک کی حقیقت سے خارج ہو گا۔ اور یہ محال ہے، اس وجہ سے جو بیان ہوئی کہ وجوب الوجود واجب الوجود کی عین حقیقت ہے۔

اور ثانی کی طرف کوئی سبیل نہیں اس لیے کہ ان دونوں میں سے ہر ایک اس وقت مابہ الاشتراک اور مابہ الامتیاز سے مرکب ہوں گے اور ہر مرکب اپنے غیر کا محتاج ہے تو وہ ممکن لذات ہو جائے گا، یہ خلاف مفروض ہے۔

#### فصل پنجم: اس بارے میں کہ واجب لذات اپنی تمام جہتوں سے واجب ہے یعنی اس کے لیے کوئی حالت مستقرہ نہیں ہے۔

اس لیے کہ اس کی ذات ان تمام صفتیں میں کافی ہے جو اس کے لیے ہیں۔ تو وہ اپنی تمام جہتوں سے واجب ہو گا۔ اور ہم نے کہا کہ اس کی ذات ان تمام صفتیں میں کافی ہے جو اس کے لیے ہیں اس لیے کہ اگر کافی نہ ہو تو اس کی کچھ صفات اس کے غیر سے ہوں گی۔ تو اس غیر کا حضور اس صفت کے وجود کے لیے فی الجملہ علت ہو گا۔

اور اس کی غیبت اس کے عدم کے لیے علت ہوگی۔ اگر ایسا ہو تو جب اس کی ذات کا اعتبار کیا جائے مِنْ حَيْثُ هِیَ بِغَيْرِ کسی شرط کے تو اس کے لیے وجود ضروری نہ ہوگا۔ اس لیے کہ وہ ذات یا تو اس صفت کے وجود کے ساتھ ضروری ہوگی یا اس کے عدم کے ساتھ، تو اگر وجود اس صفت کے وجود کے ساتھ ہو تو اس ذات کا وجود اس (واجب) کے غیر سے نہیں ہوگا۔ اور اگر اس صفت کے عدم کے ساتھ ہو تو اس کا عدم اس کی غیبت سے نہیں ہوگا اور جب اس کا وجود بغیر شرط کے ضروری نہ ہو تو واجب، واجب لذاتہ نہ رہے گا۔ یہ خلاف مفروض ہے۔

**فصل ششم:** اس بارے میں کہ ممکنات واجب لذاتہ کے وجود میں شریک نہیں۔

اس لیے کہ وہ اگر اپنے وجود میں ممکنات کے مشارک ہو تو وجود مطلق اس حیثیت سے کہ وہ وجود مطلق ہے یا اس کے لیے تجد ضروری ہوگا یا لا تجد، یا ان دونوں میں سے کچھ ضروری نہ ہوگا۔

اگر اس کے لیے تجد ضروری ہو تو ضروری ہوگا کہ تمام ممکنات کا وجود مجرد، غیر عارض ماهیات ہو اور یہ محال ہے۔ اس لیے کہ ہم مسیع کو اس کے وجود خارجی میں شک کے باوجود سمجھتے ہیں تو اگر اس کا وجود عین ذات ہو تو شے واحد ایک ہی حالت میں معلوم و مشکوک ہوگی اور یہ محال ہے اور اگر اس کے لیے لا تجد ضروری ہو تو وجود باری تعالیٰ مجرد نہیں ہوگا۔ یہ خلاف مفروض ہے۔ اور اگر اس کے لیے ان دونوں میں سے کچھ ضروری نہ ہو تو ان دونوں میں سے ہر ایک اس کے لیے ممکن ہوگا تو وجود مطلق کسی علت کا معلوم ہوگا تو واجب الوجود کا اپنے تجد میں غیر کا محتاج ہونا لازم آئے گا تو اس کی ذات ان صفتیں میں کافی نہیں ہوگی جو اس کے لیے ثابت ہیں۔ یہ خلاف مفروض ہے۔

**فصل هفتم:** اس بارے میں کہ واجب لذاتہ اپنی ذات کا عالم ہے۔

اس لیے کہ وہ مجرد عن المادہ ہے اور ہر مجرد عن المادہ مدرک ہے تو وہ اپنی ذات کا عالم ہے۔ اس لیے کہ اس کی ذات اس کے نزدیک حاصل ہے تو وہ اپنی ذات کا عالم

ہو گا۔ اس لیے کہ علم، شے کی حقیقت کا، مادہ اور اس کے لواحق سے خالی ہو کر مدرک کے نزدیک حاصل ہونا ہے تو باری تعالیٰ اپنی ذات کا عالم ہے۔

**ہدایت:** شے کا تعلق ذات، عاقل اور معقول کے درمیان تغایر کا قتضی نہیں ہے۔ اس لیے کہ علم، شے کی حقیقت کا مجرد ہو کر حاضر ہونا ہے۔ اور یہ شے، مغایر کی حقیقت کے حاضر ہونے سے اعم ہے اور اخض کے کذب سے اعم کا کذب لازم نہیں آئے گا اور اس لیے کہ ہر آدمی اپنی ذات کو بذاتہ سمجھتا ہے۔ ورنہ اس کے لیے دو نفس ہوں گے۔ ان میں ایک عاقل اور دوسرا معقول ہو گا۔ یہ خلاف مفروض ہے۔

**فصل هشتم:** اس بارے میں کہ واجب لذاتہ تمام کلیات کا جانے والا ہے۔

اس لیے کہ وہ مادہ اور اس کے لواحق سے خالی ہے۔ اور ہر وہ جو مادہ اور اس کے لواحق سے خالی ہو اسے تمام کلیات کا عالم ہونا ضروری ہے۔ صغیری کا بیان گزر چکا ہے۔ رہاکبری تو اس لیے کہ ہر مجرد عن المادہ کا سمجھا جانا بالامکان العام ممکن ہے۔ اور یہ بدیہی ہے جس میں کوئی پوشیدگی نہیں اور ہر وہ جس کا تہاں سمجھا جانا ممکن ہو، معقولات میں سے ہر ایک کے ساتھ سمجھا جانا قطعاً ممکن ہو گا۔ تو دیگر معقولات کا نفس میں اس کے مقارن ہونا ممکن ہو گا کیوں کہ ادراک اور تعلق، معقول کی صورت کا، عقل میں مادہ اور اس کے لواحق سے خالی ہو کر حاضر ہونا ہے۔

اور ہر وہ کہ دیگر معقولات کا عقل میں اس کے مقارن ہونا ممکن ہو تو دیگر معقولات کا لذاتہ اس کے ساتھ مقارن ہونا ممکن ہو گا اور ہر وہ جو واجب والوجود کے لیے بالامکان العام ممکن ہو گا اس کا وجود اس کے لیے ضروری ہو گا ورنہ اس کے لیے کوئی حالت منتظرہ ٹھہرے گی۔ یہ خلاف مفروض ہے۔

اگر کہا جائے کہ باری تعالیٰ شے کا جانے والا ہو تو اس کی صورت کا فاعل اور اس کا قابل ہو گا اور یہ محال ہے۔ اس لیے کہ قابل وہ ہے جو شے کے لیے مستعد ہو اور فاعل وہ ہے جو شے کو کرے، اور اول ثانی کا غیر ہے تو ترکیب لازم آئے گی۔ پس ہم کہیں گے کہ کیوں نہیں جائز ہے کہ ایک ہی شے کسی تصوری چیز کی استعداد رکھنے والی

اور اس کا افادہ کرنے والی دونوں ہو۔ اس لیے کہ شے کے مستعد ہونے کے معنی یہ ہیں کہ اس کی ذات کے لیے اس کا تصور ممتنع نہ ہو۔ اور فاعل ہونے کے معنی یہ ہیں کہ وہ اس تصور پر مقدم بالعلیٰ ہو تو یہ کیوں کہتے ہو کہ وہ دونوں متنافی ہیں اور جس نے اعتقاد کیا کہ باری تعالیٰ کا علم بالاشیاء اس کی ذات کا عین ہے تو در حقیقت اس نے باری تعالیٰ کی نفس ذات سے، علم کی نفی کا اعتقاد کیا (کیوں کہ بزعم فلسفی صرف ارتسام صوری سے علم ہوتا ہے)

**فصل نهم:** اس بارے میں کہ واجب لِذَاتِہ تمام جزئیات متغیرہ کا کلی طور پر عالم ہے

اس لیے کہ وہ ان کے اسباب کو پورے طور پر جانتا ہے، تو ضروری ہے کہ ان جزئیات کا بھی عالم ہو اس لیے کہ جو علت کو پورے طور پر جانتا ہے ضروری ہے کہ وہ ان چیزوں کو بھی جانے جو اس سے اس کی ذات کے سبب لازم آتی ہیں ورنہ وہ علت کا عالم نہیں ہو گا۔ لیکن وہ جزئیات متغیرہ کا ادراک ان کے تغیر کے ساتھ ساتھ نہیں کرتا، ورنہ کبھی ان کا ادراک کرے گا کہ وہ موجود ہیں معدوم نہیں اور کبھی ادراک کرے گا کہ وہ معدوم ہیں موجود نہیں۔ تو ان دونوں میں سے ہر ایک کی علیحدہ ایک عقلی صورت ہو گی اور ان میں سے ایک صورت دوسری کے ساتھ باقی نہیں رہے گی۔ تو واجب الوجود متغیر الذات ہو گا۔ یہ خلاف مفروض ہے۔

بلکہ وہ کلی طور پر ادراک فرمانے والا ہے جیسے کہ تم معین گر ہن کو جانتے ہو اس طرح کہ اس کے بارے میں کہتے ہو کہ وہ ایسا گر ہن ہے جو فلاں ستارے کی فلاں جگہ سے شمال کی جانب فلاں صفت کے ساتھ حرکت کرنے کے بعد ہو گا۔ اور اسی طرح تمام عوارض کی طرف (تم کہتے ہو) لیکن تم نے اسے جزئی طور پر نہ جانا، اس لیے کہ جسے تم نے جانا وہ کثیرین پر محمول ہونے سے مانع نہیں اور یہ علم کلی اس وقت میں اس مخصوص گر ہن کے وجود کے علم کے لیے کافی نہیں، جب تک کہ اس کے ساتھ مشاہدہ نہ ہو۔ اور جب اللہ تعالیٰ کے علم میں حاصل وہی ہے جو ہم نے ذکر کیا تو وہ

جزئیات کو کلی طور پر ہی جانتا ہے۔

**فصل دهم:** اس بارے میں کہ واجب الوجود اشیا کا ارادہ کرنے والا اور جواد ہے۔ ارادہ کی دلیل یہ ہے کہ ہر وہ جو مبدأ کے نزدیک معلوم ہے اور وہ خیر اور اس کی مابہیت کے لیے غیر منافی ہے تو وہ فائض ہے مبدأ کی ذات، اور اس کے کمال سے جو اس کے فیضان کا مقتضی ہے۔ تو وہ شے اس کی پسندیدہ ہو گی اور یہی ارادہ ہے۔ رہا اس کا جواد ہونا تو ہم کہیں گے کہ واجب لذاتہ یا تو کوئی امر کسی کمال کے قصد و شوق سے کرے گا، یا اس لیے کرے گا کہ وہ وجود میں نظام خیر ہے تو اشیا کو مناسب طور پر ایجاد کرے گا کسی غرض اور شوق کے بغیر۔ اول محل ہے اس سبب سے جو ہم نے بیان کیا کہ واجب الوجود کے لیے کوئی کمال منتظر نہیں۔ اور قسم ثانی حق ہے تو وہ جواد ہے۔

### فن ثالث ملائکہ کے بیان میں

یہ وہی عقول مجرد عن المادة ہیں

یہ فن چار فصلوں پر مشتمل ہے

**فصل اول:** عقل کے اثبات میں۔ اس کی دلیل یہ ہے کہ مبدأ اول سے صادر ہونے والا ایک ہی ہے اس لیے کہ وہ بسیط ہے، اور بسیط سے ایک ہی صادر ہوتا ہے۔ جیسا کہ گزرا اور واحد یا تو ہیولی ہو گا، یا صورت، یا عرض، یا نفس، یا عقل۔ ہیولی ہونا جائز نہیں اس لیے کہ ہیولی بالفعل بغیر صورت کے قائم نہیں ہوتا۔ اور صورت ہونا بھی جائز نہیں اس لیے کہ وہ ہیولی پر مقدم بالعلیہ نہیں۔ جیسا کہ گزرا۔

عرض ہونا بھی جائز نہیں کیوں کہ اس کا وجود جوہر کے وجود سے پہلے محل ہے اور نفس ہونا بھی جائز نہیں ورنہ وہ جسم کے وجود سے پہلے فاعل ہو گا اور یہ محل ہے اس لیے کہ نفس وہ ہے جو جسم کے واسطے سے عمل کرتا ہے۔ تو اس کا عقل ہونا تعین ہے۔ اور یہی مطلوب ہے۔

**فصل دوم:** عقولوں کی کثرت کے اثبات میں۔ دلیل یہ ہے کہ افلک میں موثر یا عقول واحد ہو گی یا فلک واحد ہو گا یا عقول متکثر ہے۔

عقل واحد کا موثر ہونا جائز نہیں کیوں کہ تمام افلک کا ایک ہی عقل سے صادر ہونا محال ہے، اس سبب سے جو ہم نے بیان کیا کہ ایک سے ایک ہی صادر ہوتا ہے۔ اور ثانی کی طرف کوئی سبیل نہیں، اس لیے کہ فلک اگر دوسرے فلک کے لیے علت ہو تو یا تو حاوی محاوی کے وجود کے لیے علت ہو گا یا بر عکس، (محاوی حاوی کے وجود کے لیے علت ہو گا۔) ثانی کی طرف کوئی سبیل نہیں اس لیے کہ وہ گھٹیا اور چھوٹا ہے اور گھٹیا اور چھوٹے کا، اشرف و عظم کے لیے سبب ہونا محال ہے۔

اور حاوی کا محاوی کے وجود کے لیے علت ہونا جائز نہیں۔ اس لیے کہ اگر ایسا ہو تو محاوی کا وجب وجود، حاوی کے وجب وجود سے مُؤخر ہو گا۔ اس لیے کہ معلوم کا وجب وجود، علت کے وجب وجود سے مُؤخر ہے۔ اور جب ایسا ہو گا تو محاوی کا حاوی کے وجود کے ساتھ منعدم ہونا ممتنع لذاتہ نہ ہو گا۔ ورنہ محاوی کا وجود، حاوی کے ساتھ ہو گا۔ حاوی سے مُؤخر نہ ہو گا حالانکہ ہم نے اسے مُؤخر فرض کیا ہے۔ یہ خلاف مفروض ہے اور جب بھی محاوی کا حاوی کے وجود کے ساتھ معدوم ہونا ممکن ہو گا تو خلا کا وجود ممکن لذاتہ ہو گا۔ یہ خلاف مفروض ہے تو ظاہر ہوا کہ افلک میں موثر عقول متکثر ہیں۔

**ہدایت:** حاوی اور سبب محاوی یعنی عقل ثانی ساتھ ساتھ ہیں، باوجودے کے سبب محاوی پر مقدم ہے لیکن حاوی محاوی پر مقدم نہیں، اس لیے کہ سبب مقدم بالعلیت ہے اور جو مقدم بالعلیت کے ساتھ ہو اس کا مقدم بالعلیت ہونا ضروری ہے نہیں۔

**ہدایت:** حاوی اور محاوی میں سے ہر ایک ممکن لذاتہ ہے لیکن یہ خلا کا مقتضی نہیں، کیوں کہ صرف اس سے خلا لازم نہیں آتا، بلکہ وجود حاوی اور عدم محاوی کے اجتماع سے لازم ہوتا ہے۔ اور یہ غیر ممکن ہے۔

**فصل سوم:** عقولوں کے ازلی اور ابدی ہونے میں۔

ان کا اذلی ہونا چند وجوہ سے ہے ان میں سے ایک وجہ یہ ہے کہ واجب الوجود ان تمام صفات کا جامع ہے جو اس کے معلول میں اس کے اثر انداز ہونے کے لیے ضروری ہیں۔ ورنہ واجب تعالیٰ کے لیے کوئی حالت منتظرہ ہوگی۔ یہ خلاف مفروض ہے۔ اور عقول کے لیے بھی وہ تمام صفتیں ضروری ہیں جو بعض کے بعض میں اثر انداز ہونے کے لیے ضروری ہیں۔ اس لیے کہ ہر وہ جو عقولوں کے لیے ممکن ہے وہ ان کے لیے بافضل حاصل ہوگا۔ ورنہ اس میں سے کچھ حادث ہوگا اور ہر حادث مادہ کے بعد ہے تو وہ مادی ہوں گی۔ یہ خلاف مفروض ہے۔ اور اسی سے ان کا اذلی ہونا لازم ہوتا ہے۔

اس لیے کہ معلول کا وجود علت تامہ کے پائے جانے کے وقت ضروری ہے۔ اور رہا ان کا ابدی ہونا تو اس لیے کہ اگر ان میں سے کچھ معدوم ہو جائے تو ان میں سے کوئی امر ضرور منعدم ہوگا جو اس کے وجود میں معتبر ہیں۔ توباری تعالیٰ یا عقولوں میں سے کچھ تغیر اور حادث کے قابل ہوگا۔ یہ خلاف مفروض ہے۔

**فصل چہارم:** باری تعالیٰ اور عالم جسمانی کے درمیان عقولوں کے توسط کی کیفیت میں۔

یہ گزر گیا کہ واجب الوجود ایک ہے اور اس کا معلول اول عقل محض ہے۔ اور افلاک عقولوں کے معلومات ہیں، لیکن افلاک میں کثرت ہے تو ان کے مبادی بھی کثیر ہوں گے اس سبب سے جو ہم نے بیان کیا کہ واحد سے واحد ہی صادر ہوگا اور وہ عقل اول جس سے فلک عظم صادر ہوگا اس میں کثرت ہے لیکن اس کے واجب الوجود سے صادر ہونے کے اعتبار سے نہیں بلکہ اس اعتبار سے کہ اس کے لیے ایک ایسی مانہیت ہے جو اپنی ذات کے لحاظ سے ممکن الوجود اور اپنی علت کے لحاظ سے واجب الوجود ہے تو اسے وجوب وجود بالغیر اور امکان وجود لذاتہ لازم ہوگا۔ تو وہ ان دونوں میں سے ایک اعتبار کے ساتھ عقل ثانی کا مبدأ ہوگی اور دوسرے اعتبار سے فلک عظم کا مبدأ ہوگی اور وہ معلول جو اشرف ہے اس کا اسی جہت کے تابع ہونا ضروری ہے جو عقل میں اشرف جہات ہے۔ تو عقل اول اپنے وجوب وجود بالغیر کی جہت سے عقل

ثانی کا مبدأ ہوگی اور امکان بالذات کی جہت سے فلک اعظم کا مبدأ ہوگی۔ اسی طرح ہر عقل سے ایک عقل اور ایک فلک صادر ہو گا۔ اور سلسلہ عقل تاسع تک منتہی ہو گا تو اس سے فلک قمر اور عقل عاشر صادر ہو گی۔ اور یہ فلک قمر سے نیچے کی تمام اشیا کے لیے مدرسہ مبدء فیاض ہے۔ اور یہ عقل فعال ہے تو اس سے ہیولی عنصریہ اور وہ صورت نوعیہ صادر ہو گی جو ہیولی عنصریہ کی استعداد کی شرط سے مختلف ہوتی ہے۔ اور ہیولی میں صورت کے قبول کرنے کی استعداد، عقل مفارق کی جہت سے نہیں، ورنہ یہ استعداد متغیر نہیں ہو گی بلکہ اس کی استعداد، حرکات سماویہ کے سبب سے ہے اور ہر حادث سے پہلے ایک حادث ہے۔ وہ حرکات جو حادث ہیں یا تو ہمیشہ پائی جائیں گی یا کسی دوسرے حادث کے حدوث کے بعد۔ اول کی طرف کوئی سبیل نہیں ورنہ حادث کا دامنی ہونا لازم آئے گا۔ تو یہ حادث یا تو اجتماع کے طور پر پائے جائیں گے یا تاعقاب کے طور پر، اول کی طرف کوئی سبیل نہیں، ورنہ غیر متناہی موجود مرتب امور کا مجتمع ہونا لازم آئے گا۔ اور یہ محال ہے۔ تو ہر حرکت سے پہلے ایک حرکت اور ہر حادث سے پہلے ایک حادث ہے۔ اس سلسلے کی کہیں ابتدائیں۔

**برہان تطیق:** اگر سوال ہو کہ امور غیر متناہیہ کا ترتیب کیوں کر محال ہے تو ہم کہیں گے اس لیے کہ جب ہم دو مجموعے لیں ان دونوں میں سے ایک مجموعہ ایک مبدأ معین سے غیر متناہیہ تک اور دوسرا اس سے ایک درجہ پہلے سے ہو اور ہم دوسرے کو پہلے پر اس طرح منطبق کریں کہ دوسرے مجموعے کا جزء اول پہلے کے جزء اول کے مقابل ہو اور ثانی، ثانی کے مقابل، اسی طرح مسلسل۔ تو یا تو دونوں غیر متناہیہ تک منطبق ہوں گے، یا ثانی منقطع ہو جائے گا۔ اول کی طرف کوئی سبیل نہیں ورنہ تعداد آحاد میں جو زائد ہے وہ ناقص کے مثل ہو جائے گا۔ یہ خلاف مفروض ہے۔ لہذا النقطاع لازم ہے پس دوسرے مجموعہ متناہی ہو گا اور پہلا دوسرے سے بقدر متناہی زائد ہے اور جو متناہی سے بقدر متناہی زائد ہو اس کا متناہی ہونا ضروری ہے۔

## خاتمه

### نشأت آخرت کے بیان میں

**ہدایت اول:** نفس ناطقہ بدن کی خرابی و دیرانی کے بعد یا تو فاسد ہو جاتا ہے یا بطور تنازع دوسرے بدن سے متعلق ہو جاتا ہے، یا بغیر تعلق باقی رہتا ہے۔ اول کی طرف کوئی سبیل نہیں اس وجہ سے کہ نفس فساد قبول نہیں کرتا ورنہ اس میں ایک ایسی شے ہوگی جو فساد قبول کرے اور ایک دوسری ایسی شے ہوگی جو بالفعل فاسد ہوا س لیے کہ بالفعل فاسد ہونے والا، فساد قبول کرنے والے کا غیر ہوتا ہے۔ تو نفس مرکب ہو جائے گا۔ یہ خلاف مفروض ہے۔

اور ثانی کی طرف کوئی سبیل نہیں اس لیے کہ نفوس بدنوں کے حدوث کے ساتھ حادث ہوتے ہیں تو تنازع محال ہوگا۔ اور اس لیے کہ نفس کی صلاحیت رکھنے والا بدن مبدأ سے نفس کے فیضان میں کافی ہے۔ تو ہر بدن اپنے ساتھ نفس کے متعلق ہونے کی صلاحیت رکھتا ہے تو اگر اس کے ساتھ دوسرانہ بطور تنازع متعلق ہو تو ایک ہی بدن کے ساتھ دو نفس میں متعلق ہوں گے اور یہ محال ہے کیوں کہ عقول میں سے ہر ایک کو اپنی ذات میں صرف ایک ہی نفس کا شعور ہوتا ہے تو ظاہر ہوا کہ موت کے بعد نفس بلا تعلق باقی رہتا ہے۔

**ہدایت دوم:** لذت، مناسب چیز کا ادراک کرنا اس حیثیت سے کہ وہ مناسب ہے جیسے مٹھاں چکھنے کے وقت اور روشنی دیکھنے کے وقت اور نفس ناطقہ کے لیے مناسب ادراک معقولات ہے اس طرح کہ حق اول کے بارے میں جس قدر واضح ہونا ممکن ہے اس کا تصور کر سکے کہ وہ اپنی تمام جہات سے واجب الوجود لذات ہے نقص سے پاک ہے۔ بہترین طور پر فیضان خیر کا منبع ہے پھر اس کے بعد ترتیب وار عقول مجرده اور نفوس فلکیہ، اجرام سماویہ اور کائنات عنصریہ کا ادراک کرے یہاں تک کہ نفس میں موجودات کی

تمام صورتیں اپنی اصلی واقعی ترتیب کے مطابق مرسم ہو جائیں۔ اور یہ ادراک نفس کے لیے موت کے بعد بھی حاصل رہتا ہے تو لذت موت کے بعد بھی حاصل ہو گی۔

اور ہم نے کہا کہ یہ ادراک اس کے لیے موت کے بعد بھی حاصل ہے اس لیے کہ نفس اپنے تعلقات میں جسمانی آلے کامختاج نہیں تو اس کے تعلقات موت کے بعد بھی حاصل ہوں گے۔ اور بدن کے ساتھ نفس کے تعلق کی حالت میں لذت کا حاصل نہ ہو ناقیم مانع کے سبب تھا اور مانع، تعلقات بدنیہ اور علاقت جسمانیہ ہیں۔

**ہدایت سوم:** الم نامناسب چیز کا ادراک کرنا اس حیثیت سے کہ وہ نامناسب ہے۔ اور نفس ناطقہ کے لیے نامناسب وہ ہیئت ہے جو کمال کی ضد ہے تو نفس جب بدن سے جدا ہو جائے اور اس میں وہ ہیئت جو کمال کی ضد ہے متمکن ہو جائے تو وہ نامناسب چیز کا ادراک کرے گا اس حیثیت سے کہ وہ نامناسب ہے تو نفس کے لیے روحانی الم عارض ہو گا۔

**ہدایت چہارم:** وہ نفس جو حقائق اشیا کے تصورات اور برہانی اعتقادات سے کامل ہو چکا ہو جب اسے علاقت جسمانی سے نجات حاصل ہو جائے تو رب العالمین کی بارگاہ

جلال میں عالم قدسی سے مل جاتا ہے: <sup>(۱)</sup> فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِنْدَ مَلِيلٍ مُّقْتَدِرٍ

اگر اسے علاقت جسمانی سے نزاحت حاصل نہ ہو بلکہ اس میں ہیئت بدنیہ باقی رہے تو نفس سعادت کے اتصال سے محروم رہتا ہے۔ جس سے اس کو سخت اذیت ہوتی ہے۔ لیکن یہ امر لازم نہیں ہے بلکہ امر عارض غیر لازم ہے تو وہ الم زائل ہو جائے گا جو اس امر کے سبب تھا۔

**ہدایت پنجم:** وہ نفوس ناطقہ جو سادے ہیں، جب ان کے لیے ظاہر ہو گا کہ ان کی شان یہ ہے کہ معلوم کے ذریعہ مجھوں کا اکتساب کر کے مدرک حقائق ہوں تو انھیں اس اکتساب کے ذریعہ تحصیل کمال کا شوق لازم ہو گا تو اس وقت جب کہ وہ بدن سے جدا ہو چکے ہیں اور کمال کا سبب اور ذریعہ اب ان کے ساتھ نہ رہا تو انھیں شدید الم عارض ہو گا

۱: القمر: ۵۳، آیت: ۵۵۔ ترجمہ: سچ کی مجلس میں عظیم قدرت والے بادشاہ کے حضور

اور یہی الم ہے اس بھڑکتی ہوئی روحانی آگ کا جودا لوں پر چڑھ جائے گی۔

**ہدایت ششم:** وہ نفوس ناطقہ جنہوں نے علم و شرف کا اکتساب نہیں کیا اور اس کے مشتاق بھی نہیں ہوئے جب وہ بدن سے جدا ہو جائیں گے اور ہیئت بدنیہ رہنیہ سے خالی ہوں گے تو ان کے لیے عذاب سے نجات اور الم سے چھٹکارا حاصل ہوگا۔ تولادت مغض، فطانت ناقصہ کی بہ نسبت نجات کے زیادہ قریب ہوگی۔ لیکن جب نفوس ناطقہ ہیئت بدنیہ سے خالی نہ ہوں تو بدن کے فordan سے الم میں ہوں گے اور ہیولی کی تاریکی میں علاقت کی زنجیروں سے جکڑے ہوئے رہیں گے تو غصہ اور شدید عذاب میں ہوں گے۔

اور جو حکمت اور حکما کے مذہب کی دریافت میں انتہا کو پہنچنا چاہے تو اسے چاہیے کہ ہماری کتاب مسمیٰ بہ زبدۃ الاسرار کی طرف رجوع کرے۔

فقط

مترجم: احمد القادری، بھیروی

## تعارف مصنف

آپ کا اسم گرامی مفضل بن عمر ہے۔ اثیر الدین کے لقب سے مشہور ہوئے۔

### جائے پیدائش

روم میں ابہرنانی مقام کو آپ کی جائے ولادت ہونے کا خرچاصل ہے۔ اسی مقام کی طرف نسبت کرتے ہوئے ابہری کہلائے۔

آپ بڑے پایہ کے محقق، ذکاوت و فطانت میں یکتائے روزگار تھے خصوصاً منطق و فلسفہ میں اپنے زمانے کے اکثر علماء پر سبقت لے گئے۔

آپ کی قابلیت کا اندازہ اس سے بھی لگایا جاسکتا ہے کہ آپ امام المنطق علامہ فخر الدین رازی کے خاص شاگردوں میں شمار کیے جاتے ہیں۔

### تصانیف

منطق میں ایسا غوچی جو اپنے فن کی بڑی معرکتہ الارا تصنیف ہے۔ پہلے اکثر مدارس عربیہ میں داخل درس تھی۔ اب بھی بعض جگہ پڑھائی جاتی ہے۔

فلسفہ میں ہدایۃ الحکمة بڑی مقبول و مشہور ہوئی یہ اپنے فن کی بے نظیر کتاب ہے اس میں اصول فلسفہ بڑے مختصر اور دل نشیں پیرائے میں کیجا کر دیے گئے ہیں۔ انھیں خصوصیات کے باعث قریباً تمام مدارس عربیہ میں عرصہ دراز سے پڑھائی جاتی ہے۔ اس کی بڑھتی ہوئی مقبولیت کے پیش نظر بہت سی شرحیں لکھیں گئیں جن میں حسین بن معین الدین سیزی کی بیہی ہے۔ صدر الدین شیرازی کی صدرا اور مولانا عبدالحق خیر آبادی کی شرح ہدایۃ الحکمة قبل ذکر ہیں۔ ان دونوں کے علاوہ بھی بہت سی تصنیفات کا پتاقچلتا ہے۔

آپ کی تاریخ وفات میں بڑا اختلاف ہے۔ چنانچہ صاحب کشف الظنون نے ۲۲۰ھ جرجی زیدان نے ۲۲۳ھ اور بعض نے ۲۲۰ھ تاریخ وفات لکھی ہے۔ صاحب مجم المطبوعات العربیہ نے آخرالذکر کو ترجیح دی ہے۔

بسم اللہ الرحمن الرحیم ، نحمدہ و نصلی علی رسولہ الکریم

## المجمع الاسلامی ایک نظر میں

تیام: ۱۴۷۶ھ ۱۳۹۶ء

بانیان (Founders)

(۱) حضرت مولانا محمد احمد مصباحی بھیروی (دامت برکاتہم العالیہ) ناظم تعلیمات جامعہ اشرفیہ، مبارک پور

(۲) حضرت مولانا فتح احمد قادری (دامت برکاتہم العالیہ) سابق استاذ جامعہ اشرفیہ، مبارکپور رشیخ الحدیث دارالعلوم قادریہ غریب نواز، ساوتھ افریقہ

(۳) حضرت مولانا لیں اختر مصباحی (دامت برکاتہم العالیہ) سابق استاذ جامعہ اشرفیہ، مبارکپور۔ بانی دارالقلم، دہلی

(۴) حضرت مولانا محمد عبدالمبین نعمانی مصباحی (دامت برکاتہم العالیہ) مہتمم دارالعلوم قادریہ، چریا کوٹ، منو، یوپی

(۵) حضرت مولانا بدرالقدری مصباحی (رحمہ اللہ تعالیٰ، ولادت: ۱۹۵۰ء اکتوبر ۱۹۵۰ء) وصال: کیم، صفر ۱۳۲۳ھ / ۹ ستمبر ۲۰۲۱ء جعرات) سابق مدیر ماہنامہ اشرفیہ، مبارکپور، بانی اسلامک اکیڈمی، ہالینڈ

### المجمع الاسلامی کی پہلی اشاعت:

امام احمد رضا ارباب علم و دانش کی نظر میں (۱۹۹۷ھ ۱۴۷۷ء)

### سرپرست شخصیات

وہ شخصیات جن کا ۱۴۷۰ھ ۱۹۸۷ء یا اس کے بعد ادارہ کی سرپرستی کے لئے انتخاب ہوا۔

(۱) حسن العلما حضرت مولانا سید شاہ مصطفیٰ حیدر حسن میاں برکاتی (حَنَفِیَّةُ الْعَلَیِّیَّہ)، ولادت: ۱۰ ار شعبان ۱۳۲۵ھ، مطابق ۱۳۲۵/۱۳ فروری ۱۹۳۳ء، وصال: ۱۵ ار ربیع الآخر ۱۳۱۶ھ، مطابق ۱۱ ستمبر ۱۹۹۵ء) سجادہ نشین آستانہ عالیہ برکاتیہ، مارہڑہ شریف، یوپی

(٢) تاج الشريعة حضرت علامہ اختر رضا خاں ازہری (جعفر بن علی الجیفی ولادت: ۱۳۶۱ھ / ۱۹۴۶ء، وصال: ۲۰/۱۲ ذی قعده ۱۴۳۹ھ مطابق ۲۰ جولائی ۲۰۱۸ء بروز جمعہ) جانشین حضور مفتی اعظم ہند، وبانی مرکز الدراسات الاسلامیہ، بریلی شریف

(۳) حضرت مولانا قاری محمد عثمان عظیمی مصباحی (رحمہ اللہ تعالیٰ، ولادت: ۱۹۱۸ء، وصال: ۱۲/۷ ربیع الاول ۱۴۳۶ھ، ۱۱ اگسٹ ۱۹۹۵ء) سابق صدر شمس العلوم، گھوسی

(۴) شارح بخاری حضرت علامہ مفتی محمد شریف الحق امجدی مصباحی (رحمہ اللہ تعالیٰ، ولادت: ۱۹۲۱ء، وصال: ۱۲/۷ صفر ۱۴۲۱ھ ۱۱ مئی ۲۰۰۰ء) نائب حضور مفتی اعظم ہند و بانی برکاتی مسجد، گھوسی

(۵) محدث کبیر حضرت علامہ ضیاء المصطفیٰ قادری مصباحی (دامت برکاتہم العالیہ) بانی طیبۃ العلماء جامعہ امجدیہ رضویہ، گھوسی، مسو، یوپی

(۶) حضرت امین ملت، ڈاکٹر سید امین میاں دامت برکاتہم سجادہ نشین خانقاہ برکاتیہ مارہرہ شریف، بانی جامعہ البرکات علی گڑھ، پروفیسر مسلم یونیورسٹی علی گڑھ ۷/۱۴۰۰ھ میں ارکان کا اضافہ

(۷) عزیز ملت حضرت مولانا عبد الحفظ مصباحی (دامت برکاتہم العالیہ) سربراہ اعلیٰ جامعہ اشرفیہ مبارک پور

(۸) حضرت مولانا قمر النما عظیمی مصباحی (دامت برکاتہم العالیہ) جزل سکریٹری، ورلڈ اسلامک مشن، انگلینڈ

(۹) حضرت مولانا ڈاکٹر شاہد رضا نعیمی، لندن (دامت برکاتہم العالیہ) ڈاکٹر ورلڈ اسلامک مشن، لندن

(۱۰) حضرت مولانا نصر اللہ رضوی مصباحی (رحمہ اللہ تعالیٰ، ولادت: ۱۹۵۶ء وفات: ۱۲/۷ محرم ۱۴۳۵ھ مطابق ۲۹ نومبر ۲۰۱۳ء) سابق استاذ مدرسہ فیض العلوم، محمد آباد گوہنہ، سابق ناظم انجمن امجدیہ اہل سنت مدرسہ عزیزیہ خیر العلوم بھیڑہ، ولید پور، مسو، یوپی

(۵) حضرت مولانا اعجاز احمد مبارکپوری علیہ الحنفیۃ (وصلہ ذی قعده ۱۴۳۸ھ / جولائی ۲۰۱۷ء) سابق استاذ جامعہ اشرفیہ، مبارکپور

(۶) احمد القادری مصباحی، سابق استاذ جامعہ اشرفیہ، مبارک پور

(۷) حضرت مولانا عبد الغفار عظیمی مصباحی مبارک پوری (حفظہ اللہ تعالیٰ) استاذ مدرسہ ضیاء العلوم خیر آباد، مئو

### آراضی:

ادارہ کے لیے زمین کی خریداری: بمقام ملت نگر، مبارک پور، عظم گڑھ

### بیع نامہ کی تاریخیں:

(۱) ۲۶ جون ۱۹۹۳ء

(۲) ۷ ار مئی ۱۹۹۲ء

(۳) ۲۰ نومبر ۱۹۹۸ء

(۴) ۲۸ فروری ۲۰۰۰ء

**موجودہ رقمہ:** ۱۵ بسوہ، تقریباً ۱۸۳۰۰ مرلٹ فٹ

**سنگ بنیاد:** ۲۰ صفر ۱۴۳۷ھ / ۲۷ جون ۱۹۹۲ء بروز جمعرات

**بدستہای مبارکہ:** (۱) شارح بخاری حضرت علامہ مفتی محمد شریف الحق امجدی علیہ الحنفیۃ نائب حضور مفتی عظم ہند، و بانی برکاتی مسجد گھوسمی، منو، یوپی (۲) محدث کبیر حضرت علامہ ضیاء المصطفیٰ قادری مصباحی (دامت برکاتہم العالیہ) بانی طبیبة العلماء جامعہ امجدیہ رضویہ، گھوسمی (۳) عزیز ملت حضرت مولانا عبد الحفظ مصباحی (دامت برکاتہم العالیہ) جانشین حضور حافظ ملت و سربراہ اعلیٰ جامعہ اشرفیہ، مبارک پور (۴) دیگر کبار علماء مشائخ برکاتہم العالیہ

**تعمیری سلسلے:** جنوبی کمرے کی تکمیل: ۷۱۷ / ۱۴۹۷ء

محمد آباد گوہنہ سے مبارک پور، ادارہ کے سارے اشائیں کی منتقلی: شوال

۱۴۳۱ھ مارچ ۷ ۱۹۹۷ء

زیریں منزل: [ لمبائی ۶۲ فٹ، چوڑائی ۲۱ فٹ، رقبہ ۳۹۰۳ مربع فٹ،  
 ۳۹۰۳ = ۶۱ \* ۶۲ Square feet ]  
 پہلی منزل کی تعمیر: ۱۹۹۶ء تا ۲۰۰۷ء  
 پوری زمین کی خوشمنا باؤ نذری: ۱۹۹۹ء  
 دوسری منزل کی تعمیر: ۱۳۲۳ھ / ۲۰۲۲ء  
 دوسری منزل کی چھت کی ڈھلانی اور تکمیل: کم جولائی ۲۰۲۲ء مطابق  
 کیم رذی الحجہ ۱۴۳۳ھ جمعہ

### بلڈنگ کی قدرتی تفصیل:

- (۱) لائبریری (Library)
- (۲) دارالمطالعہ (Study Room)
- (۳) کتب خانہ (Bookstore)
- (۴) مصلی / نماز گاہ (Prayer Room)
- (۵) کمپیوٹر روم (Computer room)
- (۶) مہمان خانہ: (Guest Room)
- (۷) مطبخ (Kitchen)
- (۸) اسٹور روم (Store Room)
- (۹) جزیرہ روم (Generator Room)
- (۱۰) تھ خانہ (Basment)
- (۱۱) بالا خانہ (Upstairs)
- (۱۲) مزید متفرق آکرے (Rooms)

### ادارہ کے شعبے اور منصوبے

(Institutional departments and projects)

- (۱) دارالتصنیف (Authorship)
- (۲) دارالتحقیق (Research Center)

(٣) دارالکتب (Library)

(٤) دارالمطالعہ (Study Room)

(٥) دارالاشاعت (Publishing Department)

(٦) دارالتربيۃ والتعلیم (Training Center)

(٧) شعبہ مالیات (Finance Department)

(٨) سمینار ہال (Seminar hall)

(٩) مصنفین کے کمرے (Authors' Room)

**المجمع الاسلامی کی قلمی خدمات:** الحمد للہ! ستر سے زیادہ

کتابیں، لمجع الاسلامی کے ذریعہ تصنیف و تالیف، تحقیق و ترجمہ و تحسیش کے مراحل سے گزر کر منظر عام پر آچکی ہیں۔

**المجمع الاسلامی کی اشاعتی خدمات:** ماشاء الله! اس ادارے

نے اب تک ۱۸۳ ار سے زائد دینی و علمی کتابیں شائع کیں۔

(تعارف لمجع الاسلامی ص ۲ تا ۱۵، ملخصاً و تصرفاً)

دعا ہے کہ اللہ عزوجل اس ادارے کو دن دوپنی، رات چوگنی ترقی عطا فرمائے،  
بانیان، سرپرست، ارکان ادارہ کا سایہ دراز سے دراز تر فرمائے، ان کی حفاظت و  
صیانت فرمائے، ان کی تمام خدمات دینیہ قبول فرمائے، تمام معاونین کا تعاون  
قبول فرمکارداریں میں بے شمار اجر و ثواب عطا فرمائے، جوار کان و سرپرست و معاونین  
دنیا سے رخصت ہو گئے ان کی مغفرت فرمکاری حکمات نعیم میں ان کے درجات بلند  
فرمائے۔ آمین، یارب العلمین، بجاه حبیبہ سید المرسلین، علیہ الصلوٰۃ والتسلیم

احمد القادری مصباحی

رکن لمجع الاسلامی، مبارک پور

۲۷ ذی قعده ۱۴۲۳ھ / ۲۷ جون ۲۰۲۲ء دوشنبہ

## Dr. M. Ahmad Qadri (Gold Medalist)

Department of Political Science, University of Karachi, Karachi. 75270 Pakistan.

Chairman, Seminar Committee, University of Karachi, Karachi Pakistan

Visiting Prof. Of Law, Urdu Law, College, Karachi.

President Pakistan youth Political Scientist's Society. Karachi. Pakistan.

B.A. (Hon.) M.A. Pol. Sc. M.A. Isl. Studies

M.A. Arabic. Adeeb-e-Arabic. Aalim-e-Arabic.

LL.B. M.Phil. Ph.D.

Ref. No. \_\_\_\_\_

بسم اللہ الرحمن الرحیم ۱۹۹۷ء Dated

السلام علیکم

فیض الحکیم

مکری و محترمی حضرت علامہ مولانا احمد القادری دامت برکاتہم العالیہ سب سے پہلے میں آپ کو آپ کی عظیم ترین کاوش بحوالہ ”فیض الحکمت ترجمہ ہدایت الحکمت“ کا آسان زبان اردو میں ترجمہ کرنے پر مبارکباد پیش کرتا ہوں۔ حقیقت حال یہ ہے کہ آپ نے انتہائی ادقّ مضمون کو نہایت سلیس زبان میں ترجمہ کر کے ملت اسلامیہ کی ایک اہم ترین خدمت کی ہے۔ یوں تو اس کتاب کی افادیت اس بنابر ہے کہ اس میں فلسفہ کے نہایت اہم موضوعات شامل بحث ہیں، لیکن اس کتاب کی اہمیت اور خاص طور پر اس ترجمہ کی افادیت اس وجہ سے بڑھ جاتی ہے، کہ اس کے ذریعہ جہاں مروجہ علوم کے طلبہ کے لیے ایک نادر ترجمہ پیش کیا گیا ہے، وہیں فلسفہ کے ان طلبہ کے لیے بھی یہ ترجمہ اہمیت رکھتا ہے جو عربی زبان سے واقفیت نہیں رکھتے۔

ترجمہ میں فلسفہ کی شرعی حیثیت، اجسام کی بحث، فلکیات، عنصریات، وجود کی تفسیمات، عرض کی اقسام، ملائکہ (عقلوں مجرده) نفوس وغیرہ، وغیرہ شامل ہیں۔ یہاں یہ کہنا بے جا نہ ہو گا کہ حضرت علامہ احمد القادری دامت برکاتہم العالیہ کی کاوش فلسفہ کے حوالے سے اس صدی کی اہم ترین کاوش ہے، جو یقیناً فلسفہ جدید و قدیم دونوں مکاتیب کے علمائیں فرمائیں گے، اور ان شاء اللہ تعالیٰ حضور ﷺ کے طفیل قولیت عام حاصل کرے گی۔

خاک پاے رسول (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم)

محمد احمد قادری

(پروفیسر کراچی یونیورسٹی، پاکستان)

## Dr.M.Ahmad Qadri

(Gold Medalist)

Department of Political Science, University of Karachi, Karachi. 75270 Pakistan.

Chairman, Seminar Committee, University of Karachi, Karachi Pakistan

Visiting Prof. Of Law, Urdu Law, College, Karachi.

President Pakistan youth Political Scientist's Society. Karachi. Pakistan.

B.A. (Hon.) M.A. Pol. Sc. M.A. Isl. Studies

M.A. Arabic. Adeeb-e-Arabic. Aalim-e-Arabic.

LL.B. M.Phil. Ph.D.

بسم اللہ الرحمن الرحیم

Ref.No. M. A. Q.2/3/07/97      Dated July 02, 1997

Respected scholar of Islam, Maulana Ahmad Al-Qaderi

السلام علیکم و رحمة الله و برکاته

I have gone through your Urdu translation of

[فیض الحکمة ترجمہ ہدایۃ الحکمة]

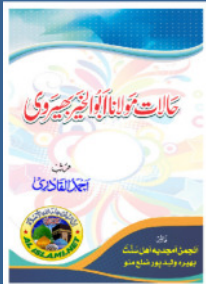
**Faizul Hikmat Tarjamah Hidayat-ul-Hikmat.**

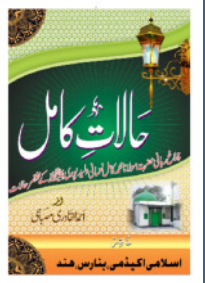
I congratulate you on this effort. The translation covers the entire theme of Arabic book which is very typical. It is true that the translated book is highly valuable due to its approach in “Theoretical as well as Applied Philosophy”. It deals with Philosophy and Shariah, Metaphysics. The Dilemmas of Philosophy Id, Ego and Super Ego, The Philosophy of Light (Noor) etc .

Apart from these it could be stated that the translation of the book is quite beneficial for the students of Dars-e-Nizami and students of Philosophy Departments of different universities of the world.

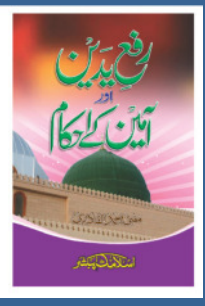
M. Ahmed Qadri.

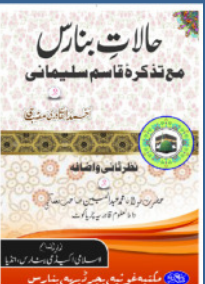
(Professor University of Karachi, Pakistan)















الإسلامي. نيت  
alislami.net

# AL-MAJMA-UL ISLAMI

Millat Nagar, Mubarakpur- 276404 Azamgarh(U.P.) India